# מיתוס וגאולה בשירת מתתיה שוהם ב

ובכל זאת יש ליחיד ולחברה דרך משותפת, מעגל מזלות, ששם הם מתקשרים זה בזה: ומכפרים זה על זה: דרך ההיסטוריה והפולחן.

אמנם: רק ליחיד יש ערך מוחלט, רק הוא מקיים עולם קטן, בבואת אין סוף, רק בחיוב: החיים או שלילתם מצד האינדיבידואום ולא הקולקטיב צפון השחרור האמיתי... ואין שחרורי כזה לדור, הדור אינו צופה ממגדל החיים.

אבל העיקרון האינדיבידואלי אינו ממצה את שלמות התופעה הפלאית: אדם. בה מתלכדים-כולם, עד דורי דורותיהם, נגיד ואספסוף, בנקודת מכורה, ביחיד, החלוץ הקדמון: רוח אלוהים... הוא הראשון, הנאבק על פלא, על שחרור מפסולת היולית, מתוהו ובוהו, על ידי יצידת עולמות...

(מתתיה שוהם, מתוך "לזרות ולהבר", מאזניים, שבועון, שנה נ', גליון ל"ב).

#### ×

אחת מן הבעיות, שטרם זכתה לטיפול ראוי במחקר הספרות העברית החדשה היא בעית המיתוס בספרותנו. לכאורה, מיתוס וספרותנו החדשה תרתי דסתרי הם, שכך ספרות חילונית עשויה היתה להתפתח רק לאחר שבירת העולם הדתי, המתנה כביכול קיומו של מיתוס, גראסי אומר: "האמנות ("החילונית") עשויה היתה להתפתח רק לאחר שנשבר הסדר המוחלט, כלומר, משנדחה הסדר הנצחי ונתקבל סדר 'אפשרי'. האמנות הנה איפוא תבנית אנושית-אינדיבידואלית, שמגמתה להעלות במקום צווים בעלי תוקף נצחי תופעות עשירות-גוון בתחום המזהיר של שלמות חדשה" 2.

הקשרים בין המיתוס לבין הדת, בין המיתוס לבין הפולחן, הודגשו על ידי חוקרים רבים, המטעימים שאין כוונת המיתוס ליצור חזות בדויה אלא מציאות חיה הקובעת. ושלטת בגורל האדם 3.

מהו איפוא התוקף לשימוש במיתוס בתחום הספרות החדשה? נציג תחילה הגדרה. של המושג (והיא עברה גלגולים שונים), כפי שיסייע אותנו במאמר זה: מיתוס משמעותו תמונת עולם חזיונית שהחוזה אותה מגלם באמצעותה תפיסת עולם של דורו ושכל עצמה רוויה חשיבה קדם־ראציונאלית המציגה את העולם ואת הטבע כשדה התמודדות שבין כוחות אלוהיים ואלוהיים למחצה. יש סוברים שמיתוס הוא חסר תוקף פנימי משניטלה ממנו הסמכות המחייבת והמפעילה של הדת, ויש סוברים כי עם נטילתה יוצר האדם לעצמר מיתוסים מסולפים, כלומר, חזיונות של מה שיכול וצריך להיות, כגון חזון השוויון והקדמה. אולם כיסופי מיתוס עמוקים יותר, ערגונות לתמונת עולם שהיחיד עשוי למצוא בה, מתוך התבטלות אישיותו, ניחומים מבדידותו וסמלים לצרכי הזדהותו, הם עדרת נאמנה לצורך הזיקה של האמן לחברתו, ולהכרה במעמדו כאמן הפועל בתוכה ומפעיל

מיתוס בעולם "לא דתי" פירושו איפוא כיסופים לאחדות חברתית שתקפה יעמוד בדומה לזו של הסמכות הדתית בעבר (ומכאן ריבוי מיתוסים לאומיים־לאומניים) מחד גיסא, וערגונות לראייה פרימיטיבית־אחדותית של העולם המתגלה במידיותו החריפה ולא

במאמר זה מובלעים כמה וכמה מאמרים משל אחרים. הבאנו מובאות רק במידה שהן גוגעות: במישרין לעניננו. בגלל המצע והבעיה לא הבאנו בחשבון כמה משיריו החשובים של המשורר שנתפרסמר ב..כתובים".

<sup>.</sup>Grassi - Kunst and Mythos 97 7 2

<sup>.20—26,</sup> עי 38 וכן עיין קאסירר, מיתוס ודת, עיון אי, Grassi עיין 3

<sup>.197</sup> א ,Wellek and Warren. Theory of Literature עיין בנושא זה

בגילוייו ובתופעותיו ההיסטוריים מאידך גיסא. למעשה זו היא חזרה אל ההוויה הדתית שהוסטה מתחומה אל תחום אחר.

הופעתו של המיתוס היא אולי אחת מן התופעות הבולטות בתולדות תרבותנו.
הקשרים בין צמיחתה של התנועה הלאומית לבין חדירתם של יסודות מיתולוגיים אל
הספרות (ובעיקר אל השירה) אינם מפתיעים, משום שהפונקציה התרבותית של המיתוס
בעולם בלתי מיתולוגי היא לחשוף את גילויי הזיקה שבין האמן לבין אומתוי. השאיפות
הלאומיות הכמוסות של היחיד ופעולתם של כוחות על־סובייקטיביים בנפשו מוצאים
ביטויים בתמונה המיתית, והיא יוצרת קשרי קשרים חדשים בין היחיד לבין הקיבוץ,
לאחר שפקע תקפן של הזיקות הדתיות.

משהעמיד ביאליק את התיזה הידועה. על אופיה של "שירתנו הצעירה", שפרקה מעל עצמה עול מלכות הכלל ונעשתה "שירת היחיד, שירה גרידה, נקיה מכל שמץ תערובת אחרת" 6, נעלם מעיניו חזיון זה המביע קשריו של האדם אל חברתו בלשון־צופן מיתית.

אם בתקופת היהדות השלמה ניכרה עדיין שלמות של מיתוס ופולחן בגלוי או במובלע, הרי בתקופת ההשכלה פותח יחס ראציונאליסטי אל המציאות וסולקו, בדרך כלל, היסודות המיתיים מגיבושיה האמנותיים. בעידן זה צפה התודעה הלאומית במימיה הרדו־ דים של ההכרה ורק בתקופת התחיה צללה אל תהומותיו של הבלתי מודע.

עם שאנו מבקשים להקדיש מאמר זה בעיקר לעולמו המיתי של המשורר מתתיה שהם, נקדים הערות מספר לבעית המיתוס אצל קודמיו. על מציאותם של רבדים מיתולו־ גיים בשירת ביאליק עמד דב סדו, שהעיר: "כאז נכבשה לשירה העברית החדשה לראשונה שכבת נפש משכבות השתיה, כאו קורא לראשונה דרור לצנפת רגשים, שמוטלת היתה במרתפה וגו׳ ז. אצל ביאליק נתמזגו כיסופים אינדיבידואליים קיצוניים, כיסופי ניתוק של האני מן המסורת (כגון ב"לא זכיתי באור מן ההפקר") מזה, וזיקה עמוקה אל שרשי ההוויה הקולקטיבית, אל סתרי המיתוס הקולקטיבי של חברתו, מזה. זיקה זו היא בעלת משמצות עמוסה הרבה יותר מו הסשרים הרופפים והשטחיים, שבאו לידי ביטוי במס השפתיים, ששילם המשורר לבעיות האקטואליות של דורו. מרד הענקים נגד קללת האלים יהתקוממות האומה בילדותה וראשיתה נגד גורלה ההיסטורי, נתמזגו ב,,מתי מדבר" לכדי מערכת סמלים מיתולוגית. שהעמידה במרכז הוויתה את מיתוס הקדומים של כובשי כנען בסערה ואת הדמויות האלוהיות למחצה של "מתי מדבר" 3. בפואמה זו. כמו ב"מגילת האש", שוררת אווירה של "דמדומי אַלים". התנגשות בין ישן לחדש, שקיעתה של מערכת סמלים אחת וערגה למערכת סמלים חדשה. אולם לא די בערגונות, שכן ענקי המדבר העלם הפרומתאי מרמזים על אופיה המיתי המובהק של מערכה זאת. השואבת עצמתה מדמויות וסמלים שהוגלו מתחומי ספרותנו (אם כי חדרו אליה מבעד לשער המסתוריו) ®.

כיסופים אלה לתמונת עולם חדשה, שתיצור זיקות בין־סובייקטיביות חדשות, הם אם־הדרכים, שבה מזדמנים משוררים שונים שהוצגו לעתים כדבר והיפוכו, כמו ביאליק זטשרניחובסקי. אצל הראשון המיתוס ותפיסת העולם המיתית הם אימאננטיים ובונים את כל תפיסת עולמו והרגשתו. כנגד זה רוויה יצירתו של השני סמלים ודמויות מיתולוגיים,

<sup>5</sup> על הפונקציה החברתית של המיתוס אומד דודקהיים: "לא הטבע כי אם החברה היא המדגם האמיתי של המיתוס. כל מוטיבי היסוד אשר בו בבואת חיי החברה של האדם הם. מכוחן של הבבואות הלו נעשה הטבע לצלמו של עולם החברה" וכו׳. — מובא על ידי קאסירר.

<sup>6 &</sup>quot;שירתגו הצעירה", כל כתבי ביאליק, ע׳ רל"ג.

<sup>.63</sup> מין: אל השיתין, "אבני בוחן" עמ' 63.

<sup>- 8</sup> ועיין בענין זה ג. שקד -- היסודות המיתיים ב"מתי מדבר", "משא" 30.12.1960

<sup>-</sup> וכן "ריתמוס וסמל ב"מתי מדבר" "משא", 6.1.1961.

<sup>9</sup> ועיין א) ז. שפירא – "ביאליק ביצידותיו" עמ' 151–161; ב) יונתן רטוש – שירת האהבה הזרה אצל ביאליק, "אלף", 1961; ג) ד. מירון – "תולדות התלתל", "משא", 3.1.58.

בלי שאלה גורמים לתחושת חיים מיתית כוללת. אולם המגע בין מערכות הסמלים מאיר עיניים, שכן ענקי כנען המיתולוגיים מופיעים במיתוס של ביאליק ועומדים במרכז ה"אני מאמין" של בן זוגו ("מנגינה לי").

תמונות מיתולוגיות כגון אלו המופיעות בשירים "מות התמוז", "לעשתורת שיר ולבל" ובשירים נוספים, מנסות לעצב קשרים חדשים בין האדם לבין אומתו (והוא הדין לבלדות השונות). זוהי ניאורומאנטיקה ההורסת אל הפרהיסטוריה או ההיסטוריה הקדומה כדי לבנות הנמקה ומוטיבאציה ללאומיות הצעירה. הזיקה אל המיתוס הולכת ונמשכת ובני הדור למדו, קיבלו וינקו מאותם מקורות השפעה או הביעו תחושת עולם דומה לשל זו של "הראשונים בין השווים". נטיתו של שניאור אל המיתוס ניכרת בפואמות כגון "סהרה", "בהרים", "משירי הגורל", "משא דממה" ו"לוחות גנוזים". יעקב כהן גילה נטיה זאת במחזור "אגדות אלוהים" ודויד שמעוני ניסה לתת בפואמה "ארמילוס הרשע" פירוש מיתי לדורנו. חשיבות רבה ביותר נודעת בנדון זה ליצירתו של א. צ. גרינברג. שמעמקיה המיתים מהווים פרשה בפני עצמה.

בני דורו של שוהם ויורשיהם לא נטשו מורשת צעירה זאת, שהלכה ונמשכה בגלגולים שונים עד לדורנו. נזכיר כאן עוד אחד מן הגילויים המיתיים בספרותנו, משום שהוא בעל משמעות מיוחדת לעניננו. הכוונה ל"מסדה" של יצחק למדן. משורר זה אינר נזקק למיתוס במובן המקובל של המלה (כתמונת עולם המעצבת יחסים בין כוחות על־אנושיים) אלא מעמידה את הנושא ההיסטורי כמיתי, כדי לעשותו לכוח פועל ומפעיל מעבר לגבולות ומחיצות של הזמן. המיתיזאציה של החזיון ההיסטורי ("מסדה") הופכת מאורע זה ממאורע בן־דורו לסמל לדורות. ואחרונים עשויים לשאוב כאן חיות מגבורתם של ראשונים.

5

נושא דיוננו מהווה ציר מרכזי ביצירת מתתיה שוהם. הוא עצמו נודע יותר במחזותיו מאשר בשיריו ושירותיו, שטרם כונסו ונגאלו מנשית "התקופה".

יחס איפה ואיפה שקוראים ומבקרים מגלים לצורות השונות של יצירתו אינד מוצדק איפוא כלל ועיקר, שכן עידית שירתו אינה נופלת ממחזותיו. נסיון להבנה מעמיקה של יצירתו, שיושתת על חקר מחזותיו בלבד, נידון לכשלון, משום שהוא עתיד לגמד ילסלף את דמותו ויצירתו ולהאירן מאספקט אחד בלבד 10.

תכונת יסוד המשותפת לכלל יצירתו. הן הדראמאטית והן האפית והלירית, היא שכולה נתונה באוויר־פסגות של חוויות גדולות ותמונות כבירות. המטאפוריקה השוהמית נוטה משום כך להעצים חוויות להעבירן מתחום של יחסי אנוש אקטואליים לתחום של מצבים קמאיים. גישה זאת אל המציאות פועלת במחזורים ליריים כגון "פרט" ו"קציר", במחזורי שירה בפרוזה כגון "אל המלכה" ו"נדודים" ומתעצמת בשירות כגון "קדם", "אהבה", "אור כשדים", "ארץ ישראל", "גדיש" ובארבעה מחזותיו. הוא מגלם את ההוויה בלשון קמאית ובתמונות ודימויים שממדיהם עושים את האנושי לעל־אנושי. הנחות אלה נזקקות לאסמכתאות מתאימות מן הכתובים. להלן ננסה לעמוד על תכונותיהם של התמונה וחדימוי בשירת שוהם.

ההזדקקות לתמונות ורעיונות גדולים הרבה פנים לה: יש שהמשורר מביא שורה ארוכה של מלים מופשטות, כגון: דממה, ספק, יגון, אין גדול, חדלון, אפס, רזי קדומים, סוד כמוס ("באחרונה"), המתגשמות והולכות בהקשר השירי. הפשטות אלו, שהן כביכול ניגוד מוחלט של המיתוס, מביאות בסיכומו של דבר לתחושה מיתית, משום שהאידיאי־ זאציה של הגרמים והחדרת החושים אל עולם הרעיונות המופשטים, המפשיטה את המוגשם

<sup>10</sup> נסיונות חלקיים לאינטרפרטאציה נעשו בין היתר על ידי דב סדן (בעיקר על "צור וירושלים"). פ. לחובר (כנ"ל), בן ציון בנשלום (המחזות), ש"י פנואלי, מ. ריבולוב, גליה ירדני, ב. קצנלסון. י. בהט (כנ"ל).

ומגשימה את המופשט, מאנישה רעיונות ומגשמת עצמים — מביאים לעיצובה של האטר מוספדה המיתית. בנוסח זה מגלם המשורר את שעות היממה (בוקר, צהריים, ערב ולילה) המקבלות משמעות של עידני החיים ("נגוהות"). גם במחזור "קציר" ניכרת נטיה זאת מן הקונקרטי אל מהותם השרשית של החיים בגלל הזהות הנסתרת שבין המחזורים בחיי הטבע לבין המחזורים האָרוטיים בחיי האדם. שתי הדוגמאות האחדונות, דהיינו, גילום זמני החיים וכוחות האַרוס באמצעות התמוניי, שייכות כבר לגופה של ההוויה המיתית.

עד כאן עמדנו על עיצובה של האטמוספירה המיתית על ידי גילומן הסמלי של תמונות, מכאן ואילך נטפל בחדירתם הישירה של יסודות מיתולוגיים אל היצירות. הפוד אָמות בפרוזה אל המלכה" ו"נדודים" שזורות אגדות מעין אלה שתי וערב עד שהשתי המיתולוגי מבליע את ערב ההוויה הקונקדטית. דמויות מיתיות כגון זו של המלכה שמירמית ("אל המלכה") הבולעת אהוביה הצעירים, או של הנפח שמאבקו לחישול הפלדה הוא מאבק מיתי של אדם וחומר, הכרה ועיצוב הנפש, או העשתורת, "אָם ילדות רחוקה", שהמשורר שר לה שיר הלל בפואמה "ארץ ישראל" — כל אלה הן דוגמאות מובהקות לטווייתם של יסודות מיתיים בארג השירי, אולם שילובן של דמויות מיתיות אינו הסממן הבולט בדרכי המיתיואציה של המציאות אצל שוהם, ותפיסת המציאות המיתית מתגלה בכל חריפותה דווקא בנטיה להעניק לכוחות הטבע נשמת חיים ובהבלעתה של החוויה הקונקרטית על ידי תמונות ודימויים מתחום המיתוס. בשירותיו נעשה הנוף שדה מערכה של כוחות הנאבקים זה עם זה או משתוקקים זה לזה. ים, נילוס, מדבר ופרת (קדם), ההרים, הכנרת והירדן (ארץ ישראל), אינם אלא פרסוניפיקאציות מיתיות עצומות, שהיחסים ביניהן עוצבו בדרך שנתאר להלן:

וְעַרְבוֹת הַחוֹל דֹם מִשְּׁהֶרְעוֹת, וּבְנָשְׁקֵן שְׁנִי שׁוֹלֵי עַרְבָּנָם, תִּשְׁהָינָה מֵאַשְׁדוֹת הַשְּׁקִיעָה דָּם חַם וְאֵשׁ וִרְפָּן הָּנִיחַ.

("קדם", התקופה, י"ד-ט"ו, ע׳ 519

: ix

וְחָבָּם תְּפַּשֵּק לוֹ מֵאָז כָּל גְּלוֹת רַחֲמָה יְבָאוֹן וּבְעֵּרְנָה תְּכַרְבֵּל יְרֵכָיו. תִּצְבֹּת בְּחִשְׁקָה אֶת פַתְנָיו. תָּמִיד יִתְחַמֵּק וְעוֹד טֶרֶם קֻלְּטַתּוּ יִפִּלֹם הַכָּכָּרָה –

(ארץ ישראל" -- הכנרת, התקופה כ"ט, ע' 81)

בתמונה הראשונה עוצב היחס שבין שמים וארץ באורח אָרוטי, עד שהוא נראה כיחס כוחות קוסמיים הנזקקים זה לזה יו. ענינה של התמונה השניה הוא היחסים שבין הכנרת לבין הירדן. הזיקות הפועלות בנוף קיבלו כאן אופי אַרוטי מובהק, שהוא מסימניו המובהקים של המיתוס. ציפיתה של כנרת־כלה, הרוקמת צעיף מקרני הירח לדודה הירדן, קדמה לשיא האַרוטי המעניק לתמונת הנוף כולה חזות של אגדה מיתית. תמונות מעין אלה חזורות בפרקים השונים של הפואָמה "ארץ ישראל", וההרים בפרק בשם זה נראים כמפלצות ענק המקבלות בארשת מאיימת את פני השב אליהם.

אולם תכונתה הקמאית של יצירת שוהם מובלטת ביותר על ידי השלכתן של חוויות אַרוטיות מן ההווה הקונקרטי אל העבר הקמאי, או אל תמונות ויחסים, שבהפ

<sup>11</sup> ועל יחסים אָרוסיים שבין מים עליונים ותחתונים מובאת האגדה הבאה ב-סדר רבה דבראר שית": "ומפני מה הפרישם הקב"ה, שהמים העליונים זכרים והמים התחתונים נקבות וכשביקשו להשתמש זה בזו ביקשו להחריב את העולם וגו".

מתגבר הארכיטיפי על האנושי האינדיבידואלי. האני מתבטל כאן בפני "אני מושאל" מסקורותיו הקמאיים של תת־הידע הבין־אנושי. בפואמה "אהבה" אין המשורר רוקם יחסים בין דמויות וגיבורים בתחום מקומי־זמני כל שהוא, אלא מציג גיבור המדבר בלשון אני, שלשונו והתפאודה המקיפה אותו אינן מעמידות רקע זמני־מקומי ברור אלא תחום קמאי מעורפל, המבליע את הגיבור ואת יחסו אל העולם כאחד. התפאורה הקמאית ("לאהלים השמועה באה משודר הנך" — "אהבה"), מתחזקת על ידי שיזורם של מוטיבים אגדיים (ההלך, הנודד וכו') ומצבי נוף מסוערים (הסעדה) זה בזה. ההוויה שנתעצמה, חרגה מתחומה שלה ושקעה בתהומות התת־מודע. אהבה זאת איבדה יחודה משמצאה ביטויה בחמרים השאובים מבאר הפסיכה הקולקטיבית. הפאראדוכס האמנותי של שירה מעין זאת הוא שהיחיד מבטא כאן עצמיותו בכלים שאולים ממחסן הגרוטאות המיתי. מסיבה זאת נוטה המשורר גם לדימוי הראשוני המציג יחסים שבינו לבינה המיתי. מסיבה זאת נוטה המשורר גם לדימוי הראשוני המציג יחסים שבינו לבינה בקשרים שבין חיות בראשית או אָלים קדמונים.

מַה לָּה יִרְמֶה וְיִשְׁוָה, לְצַהַבַּת הַמְשׁוֹרַר הָעַנְּה זּ
בּעל וְטֶרֶף וְסִפּוּן ז... הַיֵּלֵךְ הַבַּעל גְּרוּף אוֹנִים
וּבְּמֵא נִצְּחוֹן חִידְתַךְּ לְבַּקְשׁ בּמֶּרְחָק לוֹ אוֹיְבִים
אָם יַתִּיק סֶלַע וָהָר מִתּּגְרַת מְצוּקַת אַהַבְּתוֹז
עוֹד לְהַבְּחִין בִּין כְּלָבִים וְגוּרֵי הַכְּלְבִים הָרָצִים
אַחַרִי נְעַרוֹת בַּפַּוְ: וּבִין כְּפִיר הַנּוֹהָם לְפִתְּחַדְּוֹ...
אַחַרֵי נְעַרוֹת בַּפַּוְ: וּבִין כְּפִיר הַנּוֹהָם לְפִתְּחַדְּוֹ...

("אהבה", התקופה, כ״ב, ע׳ 358)

בצורה אחרת נזקק המשורר אל המיתי (אם כי ההכרה בהזדקקות זו ממעטת כאן את הצורה האפקט הקמאי) בשורות הבאות:

הַריחָה הַנַּצַרָה שִּלְטוֹן: בְּאֵי אֵינֶה חָבִיוֹן סְתָרִים מִקַּדְמֵת יֵשוֹתָה. בְּהַפְּלֵג הַמִּינִים לְתַחֲרוּת וּמְמְשֶּל לִבְלְבוּ פָקְצֵי מְרִי וְאַרְּזָרִיוּת וְרַחֲמִים....בִּן לַיְלָה בָּגְרָה לְאַהֲבָה וּשְּׁרָרָה וַתַּצֵמֹד עַל כֹּחָה, שֶּחָשְּׁפָה מִמְּקוֹר רִאשוֹתִיהָ, כֹּם קַּרְמוֹן וְעֵלִיז לִקְרַאת אוֹיֵב גָּבָר...

(גדיש, "קורי קיץ", מאזגיים, שבועון, שנה בי, גליון ד', ע' 3)

קמאות התפאורה וראשוניות הדימויים מדגישות באיזו מידה נוטה שוהם להימלט ממשא החוויה האיגדיבידואלית אל הראייה הקולקטיבית. נראה, כאילו איגו מסוגל לשאת בעול הארוס באוגיו שלו ולמטרה זו הוא נזקק לאוניהם של "ראשונים כבני אדם". או כוחות קדם־אנושיים. לנושא זהשענינו היבלעות היחיד בהוויות תת־המודע הקולקטיבי, נביא כאן דוגמה נוספת. כוונתנו לבכורה ביצירותיו: המחזור "שולמית", שנתפרסם בשנת 1919 ב"התקופה". הלייטמוטיב של אחרון השידים מן המחזור הוא המשפט הבא:

יֶלֶד אַתָּה מַלְכִּי.

: זבהרחבה

עֶשֶׁת חַרְבָּךְּ יְרָאָה עֶּדְנַת רֹךְּ צֵּנָּארִי לַהֵט בְּרָקָה נֹגַה בְּשָׂרִי, וֹבֵין שָׁדֵי תָּלִין רְפַה אוֹנִים וְחַלָּש רַק יֶלֶד הוא גִּבּוֹרִי.

ןשּוֹמְפֶּה אֲנִי: יֶלֶד רַק מִתְחַנּן, יֶלֶד רַק מְּבַּקֵשׁ חַלוֹם אַנָּדָה, חֵיק שָל אַם מְבַקשׁ...

(שולמית, התקופה ד׳, ע׳ 594)

יחסי אשה־גבר הועברו כאן קודם כל מן ההווה אל העבר ההיסטורי, אך האַהיסטור ריוּת בתפיסת היחסים מתבלטת בכך שיחסי שולמית־שלמה עברו גלגול חדש והוטבעו במטבע הארכיטיפי של יחסי אם וילד. שאינה מגופה של ההוויה המקראית. המסגרת המקראית והתבנית הארכיטיפית הממלאה אותה, מוציאים איפוא את החוויה מיחודה האישי ומעבירים אותה אל תהום הארכיטיפים.

כדי למצוא ביטוי לרחשי האני יורד איפוא המשורר אל רובד התשתית של ההוויה הבין־סובייקטיבית ומתוך התבטלות של עצמיותו מעלה אותה אל תחום האמנות: 14.

.

אם דרכי הביטוי של החוויות הארוטיות מביאות להבלעת החוויה בתחום הקולקד טיבי, הרי צורות ההבעה של אותן חוויות, שענינן היחס שבין האני לבין הקיבוץ, מדגי־ שות תופעה זאת ביתר תוקף. המשורר הורס מחיצות בין קטיגוריות של זמן ומקום, נוף ואדם, כדי ליצור אווירה מתאימה לשתילתם של מיתוסים קולקטיבים.

ננסה לחשוף את הסיבות שהניעו את רצון התבטלות האני והשקעתו במצולות קולקטיביות. גיבורי מחזותיו (בלעם, עכן ואלישע) ההורסים אל ניגודיהם, וערגונותיו של המשורר (בלשון אני בפואמות) אינם שונים זה מזה. המשורר והגיבורים שהעמיד חולמים חלום ניאורומאנטי, מואסים בפת בג הרוחנית העלובה המוכנה לאדם המערבי, ומבקשים משום כך להימלט אל חוויה אחרת, שאור הרואי זרוע עליה. אולם מאחורי קלעיה של הנהיה אל המיתוס מסתתר גם מניע חיובי עמוק והוא: תקוות האדם המערבי להיגאל ולקום לתחיה על ידי שיבתם של הכוחות המיתולוגיים אל עולמו המצומק. יש שצמא זה אל המיתוס מתבטא בדרך ערטילאית ביותר, כגון במשפטים הבאים: "הלא גם באזניגו התאוננה עם דמדומי ערב עגומים, כי עריריה ועזובה נשארה עתה, כי חדלו עוברי אורח קדומים ונפש בני האדם שכחה את געגועי הנצח שלה. כי את הרחוק לא יבינו עוד, אליו לא ישאפו וחופי האגדות נעלמו מעיני רוחם... ואנחנו, בודדים ועזובים כמוה, שמרנו לה את אמונתנו ולא בגדנו בה בימי עניה, אהבנו את המרחק, כמהנו אל אין הסוף, ערגנו אל הרחוק־הרחוק, וכל ימינו תעינו, ביקשנו..." ("נדודים" — בדרך, התקופה ח', ע' 1406).

האדם המערבי, שבגד בחיפוש אחר ערכים על־אנושיים כיעוד עליון, הוצג כאן מול האני (האנחנו) הנמצא עדיין במצב של חיפוש אחרי הנצחי והאגדי. געגועי המשורר אל הנצחי והאגדי נובעים איפוא מן הצורך הדתי העמוק של האדם המערבי הסולד מן הקפיאה על השמרים, ומבקש תוכן איראציונאלי עמוק לחייו.

<sup>12</sup> פרשה מיוחדת היא בעית הסגנון. גם בו ניכרת תחושה קמאית, אף שהצירופים איגם מקראיים לעולם. ולפי סדן: "שהרי חמרי הלשון ותרכבתם לקוחים מעם המקרא, אך כמעט שאין לך פסקה שהיא בגדר האפשר במקרא" (גליונות, א. תרצ"ר, ע" פד).

ניגוד שבין מציאות קפואה לבין מחוז כיסופים אָכסוטי, הטומן בחוּבּוֹ ערכי אמת (והוא הוא תחום המיתוס) ועשוי להחזיר לאדם בעקיפין את חוויית האחדות הדתית שאבדה לו. הוצג בצורה מפורשת יותר בשני הקטעים הבאים:

הָה, יָבוּא יוֹם גָּדוֹל וְהָאָדָם הַפּוֹשֵׁל רְוֵה חָכְמָה, כֹּל יָכוֹל,
יִתְגַּעְצַּע לַבֵּל, לָעַשְּׁתְּרָת, וְהָיָה בִּגְבֹר צֶּלְיוֹ חֶבְלֵי
גַּעְגוּעֵי רַאִּשִּׁיתוֹ הַגְּדוֹלָה וִישֵׁוַע מַעִּמְקֵי קַדְּמָתוֹ
לַמֹּלֶךְ, הַּנּוֹרָא בַּחַרוֹנוֹ, כִּי יָנוּם מִפְנֵי הַשְּׁמָּמוֹן
הַמְשְׂרֵךְ עַל דַּרְכֵי הַמַּעֲרָב — — — — — — — — — —

(520 "קרם", התקופה, י"ד-ט"ו, ע'

ובדומה לזה:

עוֹד יֵשׁ עִם דְּמְדּוֹמִים וִיבַּמֵשׁ לוֹ דֶרֶךְ לֹא סְלוּלָה, הָעּוֹלָה אֶל הַר אֱלוֹהִים וּמִקְדָשׁוֹ. שֶׁם יִצִּקׁ תְּפִּלְתוֹ הָאָדָם הָעְיַף לְּנְשֹׁא אֶת על רָהְבּוֹ וּפִתְרוֹן כָּל רָז וְכָל נִסְתָּר וּמְבַּמֵשׁ לוֹ לְדָשׁ וָאֵל בְּנְפְּתּוֹלִי צְרְפִּלִּים, שֶׁשֶּׁרֶם הַתְּפַּוְגוֹ עִם עָבֵי הַקִּיטוֹר, הַמְכַסִים בְּעָשֶׁן אֶת שְּמִיוֹ כִּי רַבָּה הִיא חָכְּמַת הָאָדָם וְנָדוֹל הוּא חַשֶּׁק נִצְחוֹנוֹ, אַךְ בָּדוֹל מִשְּׁנִיהֶם חֲלוֹמוֹ, הַד בְּרָאשִׁית הַשָּמוֹן בְּנַפְשׁוֹ.



כיסופי השיבה אל המזרח המזדהה כאן עם שיבה אל החוויה הדתית לסוגיה. בומקו בקטע זה בצורה ברורה ושלמה. מקורותיה הם סלידה מהקפאון הרוחני של המערב, תחושה שהוא נידון להתאבנות רוחנית ואימה מפני הראציונאליות הממיתה. הטכניזאציה והיהירות האינדיבידואלית. האדם בורח איפוא מפני חברה ממוכנת ואני מנופח "אל ראשיתו הגדולה", שכל עצמה התבטלות האני בפני הכוחות הקמאיים של הפרהיסטוריה הלאומית. השיבה באחרית הימים אל ראשיתם, היא היא שתביא איפוא את הגאולה לאדם. ענין מיוחד יש לנו בבחינה היהודית של תקוות הגאולה בעולמו של שוהם. שכן, משוררנו העלה כאן עילות לכיסופי הגאולה, שאינן שגורות בפי הוגי הדעות שלה. מושגי היסוד של תורות הגאולה למיניהן, כגון: "אנטישמיות", "יעוד משיחי", ואפילו "ארץ יעודה", פינו מקומם בתורת גאולה זאת למושגים חדשים. השיבה אל ארץ ההבטחה שוב אינה שיבה משיחית־דתית בהוראה המסורתית אלא קיבלה משמעות חדשה. היא איבדה משהו מיחודה הלאומי־עדתי ונוטה לראיה אוניברסאלית יותר. אנו למדים מקטעים אלה, שהג־ אולה קשורה למיתוס שקיעת המערב והשיבה השניה אל המזרח האַכסוטי העתיד לגאול את האדם המערבי (והיהודי בכלל זה) מחורבנה הרוחני של אירופה. חזות עולם זו הציגה מקצב היסטורי המאיר את ההיסטוריה באור חדש והחושף מניעים ניאורומאגטיים חדשים לעליה לא"י. ציונות פירושה לפי זה: שחרור וגאולה מן המערב ושקיעה ניאורומאנטית בעולמו הקמאי של המזרח. מוטיבאציה עקרונית זאת יוצרת אצל משוררנו כמה וכמה תבניות, שקטביהן העיקריים הם גלות וגאולה. אולם מסתבר שחזות זו אינה עשויה מקשה אחת. שכן מחוזות הכיסופים "חרונו של מולך" ו"מקדשו של אל". יוצרים סתירה פנימית. מבחינה אידיאולוגית, העשויה להתישב רק בעולם הסתירות והניגודים של המיתוס. לאמיתו של דבר מעצבים שני ענינים אלה את עולם החחיות המיתולוגי של שהם. כאשר בשירותיו מתבלטת דמותו של מולך ובמחזותיו -- ההתנגשות הדראמאטית שבין הקצוות.

האני השר בפואָמות אלו אינו מדבר משמו אלא משמה של החוויה הקולקטיבית כולה. לשון אני, שנוקט המשורר ב״קדם״, ״אוּר כשדים״ או ״ארץ ישראל״, היא ביטוי לחזיוניות הקולקטיב המתיצב כנגד נופים, כוחות וקולקטיבים אחרים. המשורר שר בפו־אֱמות אלו על גאולתה של העצמה היהודית מסוגרי הגלות (״קדם״ ו״אוּר כשדים״). בלשון סמלים תואר תהליך הגאולה בדמות נשר שנשבה בין גויים או נתגלגל בגלגול שלילי. לדברים ניתן, למשל, ביטוי מעין זה:

וְנִזְכֵּר הַנָּשֶׁר הַגּוֹלֶה בְּשִּׁירֵת אֲבוֹתָיו הַנְּדוֹלִים. וְעַצְמוּ בַּעְגוּשֵיו עַלָיו לָקּן הוֹרִים וּלְשַׁחַק מוֹלֵדֵת.

("קדם", התקופה, י"ד-ס"ו, ע' 518)

מוטיב הגלגול השלילי הוא מוטיב מצוי בספרותנו, [ועיין: מנדלי -- "סוסתי", פייאר־
ברג -- "לאן", שניאור -- "עם צלילי המאנדולינה" ו"וילנא" וכן ד. שמעוני "בקרן זווית"
(ושם בפירוש אינדיבידואלי מאוד, ועיין ביחוד "פואמות", ע' קוליין וע' קי"ז)] גאולה
ותחיה, לפי זה, פירושן איפוא פריצת הכוחות הגנוזים של ארוס ועצמה פיזית שסמלן
אינו אברהם אבינו אלא נמרוד הפרהיסטורי ("אור כשדים"). ושוב מודגש גם בסמל זה
מוטיב הגלגול והירידה:

אַהָה, כִּי הָלַךְּ נִמְרוֹד הַמֶּלֶךְּ, נִבּוֹר צַיָּד לְפְנֵי אֲדֹנָי לְרְעוֹת בְּמִרְעֵי הַשְּׁלוֹם נְמַרִים יְנְדָיִים יַחְדָּיו וַיְהִי לְקָלֶס לְנַנָּסֵי צַיִּדִים בְּעַרְבוֹת הַמֵּעַרָב...

(382 "ע"ות כשדים", התקופה, כ"ו-כ"ז, צ'

החזיון האסכטולוגי הוא פרי של השקפה היסטוריוסופית כוללת האומרת, שהאומה היחודית, וכן המזרח כולו, אינם אלא יורדים לשעה בהתמודדות הנצח שביניהם לבין האנטאגוניסט המערבי וסופם שיחזרו ויכבשו מקומם בעולם. מאבק זה קיבל פירוש מיתולוגי בשירת שוהם, כשהמזרח נראה בעיניו כהתגלמותם של כוחות האור (הורמיז) והמערב ככוחות החושך (אחרימון). העולם יבוא אל תיקונו משיגבר האוד על החושך ("קדם"). גאולתה ותחיתה של האומה היהודית הוכנסו כאן למחזור קוסמי (שהוא כבר מעבר להיסטורי) ובעיותיה נעשו פרודות קטנות בתהליכי הענק ההיסטוריים. המשורר מבסס את תקוות הנצחון, בהקישו מעבר על עתיד, על קדמותה של התרבות היהודית שקדמה ליוון הגדולה ועתידה גם לרשת אותה בעתיד. הזמן ההיסטורי נתפס כאן כמעגל שראשיתו וסופו עתידים להיפגש כשההווה אינו אלא הפסקת נשימה, טעות וסטיה בכיוונה ההכרחי של ההיסטוריה האנושית בי.

טיעון מעין זה אנו שומעים מפי המשורר, נושא דברו של הקיבוץ היהודי, בדור שיח שהוא מנהל בשם עמו עם דמות דיוקנה של יוון:

<sup>13</sup> והקורא שומע כאן הדים מ"צלילי המאגדולינה" של שניאור. כן כדאי לעמוד על ההקבלות (ועל הבדלים !!) בין היסטוריוטופיה זו לבין זו שבפי נחמן בנאום הסיום ב"לאן" של פייאדברג. H. Meyerhoff — "Time עיין ומשמעותן עיין in Literature". Of Time and History, California 1960,

נאמר שם בין היתר: "(תפיסות אלה) מעניקות לנו חוש של רציפות ואחדות בין העבר, ההווה והעתיד, ההיסטורי והאישי כאחר, שבלעדיהן היה זה אובד לנו. ואם כי אינן ממלאות תפקיד של אמונה חיובית או נחמה, הדי הן מעניקות לנו יותר מכל השקפה חילונית אחרת" (ע' 105).

לא פְתְּמוֹל, לא מְקָּרוֹב בַּרַרְנוֹ צְסָקִינוּ בְּתַרְבּוֹת עוֹלֶם וַהַלִּיכוֹת גוֹיִים, וּנְאוֹנְכָם עוֹד מְסָלָח בְּחָתוּלִיו הָיָה וֹבְרֵאשִׁית דָּמָיו וּבְאפֶל לַדְתוֹ, וְעִלְנָה הְיְתָה שִׁירַת יָנָן עוֹד וּתְשׁוּשֵׁי יְחוּס שְׁבָּטֶיהָ וְאַנִי לְבוּשִׁי מְשִׁי אֲטוּנִים, וּפַצְמוֹנֵי דָמַי בְּרַבֹּת צְּרִוֹ דָפְּקָם לְרוּחַ אֱלֹהִים גְּדוֹלִים בְּרַבַּת אַחַרִית יָמִים וּבְּטֵבֶל נִצְּחוֹן רָחוֹק... (״ארץ ישראל״ — הים, התקופה כ״ה, ע׳ 14)

התכלית האסכטולוגית של המיתוס בפואמות הנה איפוא גאולת הקולקטיב מגלגולו השלילי, תחית המזרח ונצחונו על המערב.

ההתמודדות המיתית ביצירותיו הפואמטיות אינה בין אדם (כנושא של רעיון הקיבוץ) לבין קיבוצים היסטוריים בלבד, אלא גם בין אני היסטורי לבין נופים מואנשים הרוויים גם כן מישקעים היסטוריים. עימות זה ניכר ביחוד במחזור "ארץ ישראל", שאינו אלא שרשרת דיאלוגים שבין האדם ההיסטורי לבין הנוף המיתי הנושא בחובו זכרונות פרהיטטוריים.

פרקים אחרונים יבואו

### מיתום וגאולה בשירת מתתיה שוהם\*

٦

תפיסת הזמן בפואמות היא מיתית מובהקת ומתאימה להגדרה של קאסירר על מקומו של הזמן במיתוס: "גם מוצאים אנחנו עיקרון אחד — עקרון האחידות והאחדות הרצופה אשר בחיים — בעברנו מן המקום אל הזמן. כוחו יפה לא רק בסדר סימולטאני כי אם גם בסדר רציפות. דורות בני האדם ששרשרת יחידה שאין בה מפסקים. פרקי החיים הקודמים נשמרים בדרך הגלגול. נשמת הסב מופיעה בילד הילוד בחידוש עלומים. ההווה. העבר והעתיד נמסכים זה עם זה באפס כל חיץ תחום חריף, הגבולות בין דורות האדם ניטלת ודאותם" 14. האני השר הוא בעל תודעת עומק זמנית שאינה מכירה בין מוקדם למאוחר, הנושאת בחיקה את מכלול הרבדים הזמניים ומתיחסת אל כל התופעות הזמניות כאילו הו צומדות על מישור אחד. כל זה כדי להבחין בין תפיסת הזמן בפואמות לבין זו שבמחזות. הזמן בשלושת המחזות "יריחו", "בלעם", ו"צוד וירושלים" ("אלה" ברזל לא תעשה לך" הנהו מבחינה זאת פרשה מיוחדת), הוא הזמן ההיסטורי, כלומר, המאורעות מתרחשים במועד מוגדר בתודעה הלאומית. שוהם נוקט כאן דרך המדרש 15, שלעולם אינו אובייקטיבי ביחסו להיסטוריה אלא מעצבה בהתאם לצרכי הדור. או בלשונו של ניצש׳ה, מזרים מדמה של ההיסטוריה לעורקי ההווה ומדמו של ההווה ללב העבר. דבר הלמד מענינו הוא. שבעית הזמן במחזות דורשת הרחבה. דינו של הזמן במחזות הוא כדין היסטורי, שיסוד המיתוס עדיף בהם על יסוד הריאליה ההיסטורי, שיסוד המיתוס עדיף בהם על רית. בתודעת המשורר כה נתמזגו זמנו והזמן ההיסטורי עד שהוא אינו מנסה אף לבדות אשליה של נאמנות היסטורית.

תפקידנו יהיה איפוא לבדוק כיצד נדרשה ההיסטוריה על ידי המשורר, ומה משמד עותו של המדרש בעולמו של המשורר בכלל, ולעיקר עניננו בפרט. בפואמות הוצגו שני כוחות פועלים עיקרים: העבר האכסוטי הנושא עצמה ארוטית ועטוי ערפל איראציונאלי, וההווה הדאציונאלי שנתרוקן מכל תוכן. כוחות אלה פועלים בדראמה בבת אחת והם מופיעים על רקע הופעתו של עם ישראל הצעיר על במת ההיסטוריה מתוך נסיון לברר משמעות בשורתו הרוחנית לדורות.

הפרובלמאטיקה ההיסטוריוסופית במחזות מסתבכת והולכת, שכן הכוחות המתנגד שים עם הפרומאגוניסט הקולקטיבי הם אותם כוחות שבשבחם נישאה ההלל שבפואמות. וההתמודדות במחזות אינה בין עולם שכולו טוב לבין עולם שכולו רע, אלא בין שני כוחות, שלא זה בלבד שאין המשורר דן אותם לכף זכות או חובה, אלא הם נזקקים זה לזה עד שהמתיחות הדדאמאטית ביניהם נובעת יותר מההימשכות ההדדית מאשר מן הדחיה וההתנגשות. כוחם המיתי של המחזות נובע מן המרומז הסמלי המשוקע בדמויות ובסיטור אציות, המרמזות על יחסי כוחות שמתחום הנצחי.

ב"ריחו", ראשית אונו הדראמאטי של שוהם, מפגיש המשורר שני כוחות היסטור ריים: עם ישראל הצעיר, הנושא בשורה רוחנית לגויים, מזה; ותרבות מזרחית שוקעת, שמפלתה בפני הפולשים אינה אלא הכרח היסטורי של התנוונות פנימית, מזה, אולם פולשים ומגינים אינם עומדים בקשרי מלחמה בלבד; אדרבה, בין הגיבורים המרכזיים

<sup>\*</sup> ד׳ פרקים ראשונים ב"מאזניים", ניסו־אייר תשכ"ב.

<sup>.</sup>Grassi — Kunst and Mythos 82 על 25 - 25. ועיין גם עי 25 איין א. קאסירד, הדת והמיתוס, עי 26 - 25. ועיין גם עי 27 א היינמן מביא הגדרה של תפיסת הזמן באגדה, היפה לעניננו: "דרישת ניצשה שנפתור את העבר על יסוד מיטב כוחות ההווה ושנהפוך אותו לדם שיזרום בתוך עורקינו — דרישה זו גתמלאה באגדה אפילו במידה העולה בהרבה על דרך רוב העמים ההולכים בדרך החשיבה האורגאנית" (דרכי האגדה, עי 11).

נוצרת זיקה של אהבה גדולה. היחסים בין עכן ורחב אינם באָרוס בלבד אלא גם בערגו־ תיהם התרבותיים. שני הגיבורים נכספים אל ניגודיהם, עכן אל התרבות השוקעת, שרחב היא סמלה, ורחב אל אלוהי המדבר הצעירים שעכן הוא הגשמתו על פני אדמות.

האַרוּט מקבל איפוא במחזה זה הוראה דו־משמעית למדי. יחסי עכן ורחב הם חטא ובגידה בשלמותה ואחדותה של האומה הצעירה. אולם דווקא לעבירה המינית של השנים העניק המשורר הצדקה הרואית. עכן, הבוגד כביכול בעמו בשל אהבתו לרחב וליריחו, זוכה להתעלות דראמאטית למרות אבדנו, ובמותו הוא סונה לעצמו נצח דראמאטי. מונת הרואי זה מעלה את שני הגיבורים וערכיהם, שעיקרם חיוב העבירה המינית, האהבה הזרה ופגישת הניגודים, מעל לכל גיבודי המחזה ובעיקר מעל למתנגדם העיקרי, הכוהן הצבוע פינחס, התובע בפה הפרדה מינית וחרם ומשתוקק בלבו להפרתו. כשם שהכוהן המצרי. העד לחורבן יריחו, שר שירה נוסטאלגית על עברה, מבכה את הריסותיה ומנבא נצחון המנוצחים על המנצחים, כד איז גם המשורר המאיר את ההוויה כולה שמח לאיד יריחו, וזה משום שרחוקה ממנו ראייה שוביניסטית של הגאולה היהודית והוא מציג את פינחס הלוחם ללאומנות צרה כזמרי, ומעדיף עליו את מידד המבשר גאולה הומאניסטית־אוניבר־ סאליסטית לקרוב ולרחוק. הפאראדוכס הפנימי של גאולה זאת הוא ללא ספק בכך, שהיא נישאת באש ובחרב של שבטים פראיים, צמחי מדבר, ההורסים תרבות עירוגית פורחת לשם בנין מפוקפק. שוהם חש איפוא בעמקות חוויתית את פאראדוכס הזוועה, שעליו הושתתה בעבר הגאולה היהודית, ואשר היא עשויה לדידו אף לחזור אליו בגלגול חדש בעתיד. הוא מתריע על סכנת ההסתאבות המתעוררת כל אימת שבשורה חברתית גדולה ושוביניזם צר עולים בכפיפה אחת. בבקשנו לרדת לעומקה של תמונה זאת, אנו באים לשורת דברים מנוגדים, המעוררים ענין רב. התחיה הלאומית היא פרי של התנגשות תרבויות (שיסוד האַרוס מעצים את משמעותה המיתית) וכיסופיו של עם צעיר אל האַכסו־ טיות השוקעת של תרבות המזרח, ורק הזימון הדראמאטי בין הניגודים עשוי להביא לתחיה הרואית, גם אם עתידים גיבוריה ליהרס.

הראינטרפרטאציה של ההיסטוריה (הקרובה ברוחה במידת מה לנימתם של סיפורי פרישמן, אף שהדברים אצל האחרון רדודים יותר) מנסה איפוא להעמיד שלושה ענינים במרכז חווית הגאולה היהודית. א) זכות היחיד הצעיר לאהבה הזרה, ב) משמעותן החיוד בית של תרבות ואשה זרות לתחיה ההרואית של האישיות היהודית, ג) משמעותה האוני־ברסאלית של בשורת הגאולה היהודית. שלושה נושאים אלה מאירים באור מוזר את השקפת עולמו של המשורר על ההווה. הניאורומאנטיקה השליכה כאן אל העבר את המניעים המרכזיים שהיתה רוצה לראותם כגורמים פעילים בהווה היהודי.

נושאים אלה אינם אָקסלוסיביים לשירת שוהם, ודי שנזכיר כאן את פירושו המעניין של י. רטוש ל"מגילת האש" (שאף בהגיעו למסקנות אחרות, חושף הוא כיוון דומה בשירתו של ביאליק). אולם יותר מכל ראוי שנזכיר כאן את ברדיצ'בסקי, שענין ההרואיזאציה של החוטא נעשה לו מוטיב מרכזי בנובלה "בסתר רעם" (שלמה האדמוני וכלתו שושנה שחטאו בעריות מתעלים בשעת מעשה לדרגת האלוהים עד שהם נענשים על חטאם על ידי כוחות עליונים ) וכן את ח. הזז שחוטאיו הגדולים (ביחוד יוזפא ב"בקץ הימים") הם גם מבשרי הגאולה 1.6

ניסוח קלאסי לזיקה הפנימית שבין החטא לבין הגאולה ניתן על ידי ח. הזז בקטע הבא שנביאו כלשונו: "— יוטה (בבית צחוק עגומה): ממילא. לא לחינם אמרת לאולקי. הבא שנביאו כלשונו: "— יוטה (בבית צחוק עגומה): ממילא. לא לחינם אמרת לאולקי. העולם בחטא יפדה. יחפה: כן! משום שיש בו קץ משיח. יוטה: לא ירדתי לסוף דעתך. יש בחטא משום קץ משיח? יוופא: שהוא סותר כל הבנין שעליו כנסת ישראל עומדת, כל הקיים וכל המצוי והמקובל, דת ודין, מידות ודרכים, ביתו של אדם, ציבור וצרכיו, זהוא פורץ גדר לעשות דרך לגאולתו, לחטוא, להגדיל עוונות עד לשמים, לירד עד תהום, עד המדרגה התחתונה — זאת תורת הגאולה. (בלחישה) לאהוב את החטא — זה עכשיו

<sup>16.</sup> ודוק: שלי! שלי! (נושקת לו) לשם משיח צדקנו. (חוזרת ונושקת) לשם קץ הפלאות (חוזרת ונושקת)". ח. הזז — "בקץ הימים", ע' 54.

צורד השצה, זה קידוש השם !" זו. אצל הזז יש לדברים קונוטאציות שבתאיות ומיסטיות (ולשם כך בחר בתקופה זאת כנושא ליצירתו ההיסטורית־מיתית). אולם גם אצלו, כמו אצל שוהם, פירוש הדברים הוא ששחרור האישיות מן האזיקים ששמה עליה המסורת הוא תנאי ראשון לתחיתה שלה ושל הרבים כאחד 18, החוטא הוא, איפוא, גיבורו המיתולוגי של שוהם, ורק אחרי שהחוטא הקריב עצמו קרבן לכוהגיו הזועמים של העם, נמחל לו ואז פורצת, בסוף המחזה, כהד רחוק, הבשורה הרוחנית שאומתו נושאת לגויים. הד זה אינו חלק אינטגראלי ביצירה אלא מצטרף אליה באופן מכני.

תפיסת עולמו המיתולוגית של ברדיצ'בסקי וההכרה היעודית של אחד העם משמ־ שות כאן בערבוביה, והניגוד הפנימי שבין גאולה מיתית לבין גאולה רוחנית־אידיאית מהווה סתירת־יסוד בעולמו של שוהם, עם שהעלילה האמנותית הבלתי מודעת נוטה אל המיתוס ונאום הסיום המודע אל היעוד האידיאי. האנאלוגיה ההיסטורית בין בעיות דורו של המשורר לבעיות המתבלטות ביצירתו, מלמדת אותנו שהדמות הרצויה לדורו של המשורר היא זו המביאה לעולם "תחיה הבאה בעבירה" 19. שוהם נכסף לדמות זאת כאל הגיבור של תקופת הגאולה. ואם הושלכו כאן אל מחוז ההיסטוריה המקראית תפיסות עולם של היהדות המאוחרת, שיצרה את הקונצפט של "מצווה הבאה בעבידה", הרי יש לתבנית זאת גם כוח מניע לעתיד לבוא, כלומר לדורות השואבים השראתם המיתית מן

הריתמוס ההיסטורי, שענינו "תחיה הבאה בעבירה", חוזר במחזה "בלעם". המוטי־ בים שענינם המשיכה שבין הניגודים והאהבה הזרה חוזרים בדמויותיהם של זמרי, הנשיא הצציר לשבט שמצוני, וכזבי בת צור המדיני, האשה הזרה. כאן, כמו במחזה הקודם. מוארים יחסים אלה באור חיובי והגיבור הנידון בחרבו של פינחס מתרומם לדרגת גיבור לאחר מותו. כמו שם מפרש פינחס את הגאולה היהודית פירוש לאומני צר ופירושו אינו מתקבל על ידי משה, שהוא, כמידד במחזה הקודם, נציגה של יהדות הומאניסטית־אוניבר־ סאליסטית.

אולם במחזה זה קיימת קטביות שניה שהיא עיקר, בעוד שזו שתוארה למעלה טפל לה. האנטאגוניזם הוא בין בלעם נביא השחור האחרימוני לבין משה נביא האור ההורמיזי. בלעם הוא שונא אור ונביאו, למרות בתו המנטית נועה הניבאת לנצחון מתנגדו; אך שנאה זן רוויה כיסופי אור, וסופה (כמו במקור) שנהפכת משנאה וקללה לאהבה וברכה; ולפני מותו מברד נביא השחור את נביא האור ואת אומתו. גם כאן עולה איפוא בשורת הגאולה מנבכי התהום השחורה. בלעם שקוע במ"ט שערי טומאה ועולה מהם אל שערי הגאולה; כנגד זה זמרי, כעכן, חייב לרדת אל תהום העבירה כדי לעלות ממנה מטוהר שבעתיים. תחיה זאת, שמקורה שוב במתח הנצחי שבין טוב לרע וגאולתם של ניצוצות הטוב מן הסטרא אחרא, חוזרת ומצביעה על המקצב ״תחיה הבאה בעבירה״. אולם המתיחות המיתית של המחזה הקודם נתרופפה (למרות כפילותה של העלילה הדראמאטית) והיסודות המוד־ עים, המדגישים את בעית הגאולה הרוחנית בחיי האומה, הולכים ומתגברים.

המעטת היסודות המיתיים והרחבת תחומם של יסודות הכרתיים הו תהליך דומי־ נאנטי בתולדות יצירתו של שוהם ומבחינה ספרותית מתלווה לתהליך זה מעבר מן הדראמה המיתית־סמלית אל הדראמה האלגורית־אידיאית.

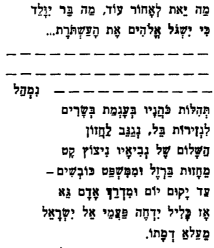
המחזה "צור וירושלים", שנכתב בארץ בשנת תרצ"א בערך 20, עומד בסימן ההכרה

<sup>-17</sup> ח. הזז, "בקץ הימים" ע' 49

<sup>18</sup> ועיין במוטו שהובא בראש מאמר זה, -- ערכו המוחלט של היחיד בתוך המעגל החברתי. 19 ועיין במאמרו של גרשום שלום "מצווה הבאה בעבירה", כנסת לזכר ביאליק, תרצ"ז,

<sup>20</sup> ועיין על זמנו ותולדותיו, כן ציון בנשלום — מתתיהו שוהם הדראמאסורג "ספר השנה ליהודי פולין, -- מפלט", תרצ"ח, ע' קע"ה.

הרבה יותר מן המחזות הקודמים 21, אף שגיבוריו עומדים עדיין בין קטבים מיתיים דומים לאלה של אחיהם במחזות הקודמים. אך הפגישה עם הארץ גרמה לשינוי מכריע ביצירת שוהם. במקום להרחיב את התבנית המיתית הדומינאנטית, שענינה, ההרואיזאציה של הטמיעה והטומאה. הוא מסתייג והולך מתבנית זאת כאילו "סימני משיח" שגילה בארץ הגאולה דחפוהו לנער חצנו מרעיון הנאולה הפיזית ורעיון הכיבוש, ולהדגיש כנגדו את רעיון היעוד והבשורה הרוחנית. משמתיצבת הכרת המשורר מול הגשמתם של ערגונותיו הבלתי מודעים היא נסוגה כביכול באימה מפני סכנת הטמיעה הרוחנית שהגיבור החוטא מביא אליה. אימת האדמה, העשתורת, איזבל הבולעת את רוחו החפשית של הנביא לגויים נעשית איפוא הנושא המרכזי ביצירתו. שוהם חש שוב בעמקות מעוצמת תהליך היסטורי, שהיה עדיין באבו והוא הופעתו של הגיבור החוטא המטומע בתוך תוכו (אלישע) על במת ההיסטוריה הלאומית. מול הופעה זאת מתיצב המשורר ומכיר בעמקות שבליעתו של גיבור זה על ידי החטא והאדמה פירושה אבדן יחודה הרוחני של האומה 22. מסיבות אלו אין הקטבים הדראמאטיים נפגשים במחזה אלא מתקיימים זה בצד זה כשהאשה הזרה (איזבל שבפתח המחזה מכהנת ככוהנת לעשתורת), שערגונותיה לא נענו על ידי נביא הגאולה והתחיה (אליהו). רואה בנקמתה באנטאגוניסט יעוד עיקרי של חייה. המגע בין הקטבים הוא שלילי מעיקרו; אליהו מתנזר מן האנטאגוניסטית. ואם מקור הגבורה במחזות הקודמים הוא במגע הארוטי הרי מקורה במחזה שלנו בהינזרות ממנו ואלישע נגאל משהוא מצליח להינתק מזיקתו־תאוותו לאיזבל. יתרה מזאת, אליבא דאחיקר, נביא עולמה של איזבל, הנישואים שהם בחינת נישואי־כשל בין עשתורת אֱלת צור לבין אלוהי ישראל יביאו הרס על אלוהי ישראל.



(צור וירושלים, הוצאת דביר, ע׳ ק״ע).

המיזוג התרבותי אינו מעמיד שוב גיבורים אלא מביא כליה על הכוח הרוחני. ולפיכך, התהליך העובר על הפרוטאגוניסט אלישע אינו חטא ומוות עטוי הילת גבורה אלא פרישה ופרישות מן החטא. אליהו לוכד את אלישע בחבלי אישיותו הכאריזמאטית

21 כבר ד. סדן עמד על האינטלקטואליום הנפרז במחזה זה. ובלשונו: "האגטלקטואליום הנפרז נוטל לא לבד מחיותה של העלילה אלא גם של הלשון עצמה וכו״ – ד. סדן (שטוק) – צור וירושלים, גליונות, א׳, תרצ״ד, ע׳ 79.

22 הדיאלקסיקה של תהליך זה היא, לפי דעתנו, במרכז תופעות החיים ותופעות התרבות והספרות עד היום הזה.

ומלמדו תורת כיבוש היצר, שהיא שלב ראשון בדרך אל הגאולה. כוחה של ההכרה ניכר במחזה זה על כל צעד ושעל, אבל בתשתיתו פועלות עדיין נימות מיתיות. ודוק: דמותו של אליהו, איש הרוח, אינה שונה מבחינת האכוטיות והאכזריות שלה מדמותה של איזבל בת צוֹר המטיפה לשאַר, ליין ולחיים. אליהו כובש את אלישע יותר בדמותו הכאריזמאטית מאשר ברעיונותיו. הבשר והרוח צהובים זה לזה במחזה שלפנינו, אוְי שהם ממשיכים עדיין בקיומם המיתי. הדראמאטיות במחזה זה (ובניגוד לדעותיהם של רוב המבקרים) אינה רבה יותר מאשר במחזותיו הראשונים אלא רופפת יותר, משום שהמקצב הדראמאטי הוא מקצב של פרישה ולא של הימשכות והתנגשות. גם בבחירת הרקע ההיטטורי ניכרת ראיית עולם חדשה, שוב אין זה דור הגואלים והכובשים, אלא דור שבו חי העם את אחד משיאיו במאבקו על יחודו הרוחני. וענין זה מותנה בפרישות רוחנית וגופנית מן העולם הזר, שכן רק כיבוש היצר וההיצמדות למטרה האוטופית סוציאלית שלעתיד לבוא, עשויים להותיר פליטת עצמיותה הרוחנית של האומה, ששוב אינה כובשת מולדת אלא דבקה ביעוד רוחני-אוניברטאליטטי.

כאמור, הכיר שוהם כאן בפאראדוכט המרכזי של תרבותנו הלאומית, בסתירה הפניד מית שבין אדמה ויעוד רוחני ותוך כדי פגישה עם האדמה והגאולה הפיזית העדיף את היעוד האוניברסאליסטי המותנה בפרישה מן העשתורת (אַלת הפריון והאדמה) על הגאולה הפיזית. במחזות הראשונים מנתק היחיד כבלי מסורת המוצא, צולל במעמקי החטא והאַרוס וחוזר ועולה כגיבור אומתו (כשכוחו "לגאול" מרומז ומובלע). במחזה האחרון מבטל היחיד את זעקת דמו מפני כוחו הרוחני העצום של הקיבוץ, התובע ממנו קרבן זה.

יסוד ההכרה. שהתבלט ב"צור וירושלים" הולך ונעשה דומינאנטי ב"אלוהי ברזל לא תעשה לך". שנכתב לאחר שהמשורר עזב את הארץ ושב לפולין. משמעותו הסמלית של מחזה זה מתמעטת, והמשמעות האליגורית, המנתקת פעולותיהן של הדמויות ממשמ־ עותן הרוחנית המוצהרת, גוברת (ביחוד בדמויות הפלאים). ההיסטוריוסופיה המובלעת במחזות הקודמים נחשפת כאן. ואם שם נגלתה בחינת מדרשים היסטוריים, הרי במחזה זה מצטמצם הממד ההיסטורי ולעומתו משתלטת הראיה הכוללת הממעטת בחשיבותו של הרקע ועושה אותו זירת התנצחות בין אידיאות היסטוריוסופיות. לשם כך בחר המשורר ברקע פרהיסטורי (דודו של אברהם אבינו), המאפשר יותר טשטוש תחומים וזמנים היס־ טוריים. דמויות המיצגות אידיאות, שמקור צמיחתן מתחומים היסטוריים שונים (כרתים, הודו. ארץ הצפון, הארצות השמיות). נאבקות כאן כאילו נתלשו מקרקע מחצבתן בעוד שריאליה (תותחים, אבק שריפה) ורעיונות (האדם העליון, תודת הגזע) אנאכרוניסטיים ביחס לרקע הקדמון, הוחדרו כאן אל עברה הקדמון של ישראל. רעיונות היסטוריוסופיים משל הגל ושפנגלר משמשים בערבוביה כדי לעצב דמותה הרוחנית של היצירה. אהבחן ושנאתן של הדמויות אינה עומדת בפני עצמה אלא מרמזת באופן ישיר על יחסי רעיונות שדמויות אלו מיצגות. האנטאגוניזם המרכזי במחזה הוא זה שבין גוג המיצב השקפת עולם ניצשאנית בהוראתה החברתית (גזענות והערצת הכוח) לבין אברהם המיצג מין אוטופיזם סוציאלי המבטיח גאולה לכל מתי עולם לעתיד לבוא. המאבק בין רעיונות אלה הוא לפי דברי הגיבורים עצמם נצחי.

גוג אומר:

אָבְרָהָם עוֹד נָפָגֵשׁ עַל ראש כָּל דְּרָף לְפוֹעֵד וּלְמוֹעַדִים:

ואברהם (קול עז ובהיר):

לא אַט שָם מִפָּנֶיך, גוֹג, בָּמְלֹא וְמַנִּים!

(210 ע' הוצאת לניי, הוצאת המחלקה לעניני הגוער והחלוץ ע' 210)

, i.e.

במאבק שבין שתי אסכולות אסכטולוגיות (שלטון הכוח לעתיד לבוא — גאולה לכול) מנצחת האסכולה האברהמית. אולם שני הצדדים יודעים, שנצחון זה הוא זמני, אינו משמש הכרעה במאבק הנצח ואינו אלא חוליה בשרשרת של התנגשויות בעתיד. הראייה האוניברסאלית הועידה איפוא גורל יעודי לאומה היהודית בעתיד: תפקידה יהיה להמשיך מאבקו של אברהם, להיות נציגה לאידיאת הגאולה החיובית בהתמודדות ההיסטורית. בעית הגאולה הפיזית של אומה ההורסת אל מולדתה יצאה כאן מן החשבון ההיסטורי, משום שהיעוד האוניברסאליסטי הועדף על היעוד הלאומי, וחשיבותה של הלאומיות כאן רק קימת כקרקע מוצא שממנו צומחים היעודים האוניברסאליסטים למיניהם.

אך בזה לא סגי. גם ביחס ליעודים האוניבדסאליסטיים של קיבוץ או של פרט מתחילים להתעורר ספקות בלב המשורר. אם תחילה הטיל ספק בכדאיותו של הקשר אל האדמה ביחס ליעוד הרוחני־אוניברסאליסטי, הרי עתה מובלע ספק בנוגע לכדאיותו של היעוד הרוחני ביחס לקיום האנושי. וזה משום שנראה לו עתה, שקיום אנושי ויעוד אוני־ברסאליסטי הם תרתי דסתרי, ונבואות לעתיד לבוא עלולות להביא לחורבנו של ההווה ושל ההוויה הצריכה להגשים כביכול (או שבה צריכות להתגשם) נבואות אלה באחרית הימים. המשורר חוזר כאן לנקודת המוצא; שם יצא אל הדרך משום שהקפאון הטיל בו מורא; כאן הוזר ומשתוקק אל הקפאון, משום שלמד שהערצת העתיד במקום השלמה עם ההווה מסכנת את קיום האדם. רזיגנאציה לאזמית וחברתית זאת באה לידי ביטוי בדמותו של לוט, דיינה השיכור של סדום. הסופר, האדם המערבי, שנכסף בכל יצירותיו לדראמאטיזאציה מתוחה של החיים, מכיר כאן בסכנה האיומה הטמונה בהשקפה הנכונה להקריב כל יחיד על מזבח האכסטולוגיה. לוט, גיבורו החדש, טוען כנגד הכוחות התובעים העצמה דראמאטית ומלחמת רעיונות נצחית:

וָאֵי מִשְׁפַּט אַל, כִּי תָּמִיד בַּצַּווֹנְכֶּם וּדְיַצֶּר גַּאוּתְכֶם נִנְּוַע אַנְחָנוֹ תָּמִימֵי דֶרָךְ וְעַנְגִי חַיִּים:

("אלוהי ברזל לא תעשה לך", שם, ע' 201).

משהכיר איפוא שוהם באימת הכוחות שהעלה מן התהום, ביקש לשוב אל דרך הבינונים. הדרך אל הגאולה רצופה חורבנות סדום, ומסיבה זאת טובים אולי דמדומי נצח מן השקיעה הטוטאלית. תפיסה זו אינה שוללת רק את יעודו הגזעי של הרע (עמי הצפון) אלא גם את יעודו הגזעי של הטוב (עם ישראל) ומעדיפה עליהם פשרה וכניעה; אולם רצון הוויתור אינו תלוי במשורר ובלוט גיבורו שכן הגיבור־האדם ועמו גם המשורר חשים שהלאומנות האסכטולוגית תמשיך במאבקה מעל לראשו העלוב של האדם הקטן, למרות שהוא בעט בה. יצירת שוהם האחרונה על מאבק הדם והאש שבין הרוח לבין הברול, אינה אלא דיאגנוזה של תהליך היסטורי שאין עמה כל פרוגנוזה חדשה.

ה

הבחנו איפוא בכמה וכמה שלבים ביצירתו של שוהם. פתחנו בבעית המיתוס בספרות העברית ומתוך הדיון נתברר לנו. שכמה וכמה שאלות שהעלינו הן בעיות סימפר טומאטיות לספרות כולה. מכאן עברנו לדיון בתמונה השירית, בנושאים האישיים בשירתו. גילינו שכבר בתמונות אלו ניכר רצון עמוק לאבדן צביונה העצמי של האישיות על ידי שקיעתה בתהומות ההוויה הקיבוצית. מצאנו שפניה זאת אל חוויות הקולקטיב מקורה בכיסופיו של האדם המערבי אל המיתוס ואל מזרח. משום שהוא מקווה לתחיתו שלו עם תחית עולמו של הורמיז אל המזרח. התחיה הלאומית, פירושה איפוא תחיה היסטורית של המזרח האַכסוטי, שיגאל עמו גם את ישראל. שנתגלגל בין הגויים. ראינו שבמחזות הראשונים שלטת התבנית של "תחיה הבאה בעבירה", האומרת, שזיקתו האַרוטית של הראשונים שלטת התבנית של "תחיה הבאה בעבירה", האומרת, שזיקתו האַרוטית של

גיבור העם הגואל למזרח הקדמון היא מעין שלב ראשון של תחיה חדשה. התגברותם של כוחות החברה העמידה במרכז חוויית הגאולה את הפרישות הרוחנית למען היעוד האוניברסאלי, שהוא עדיף על הגאולה הפיזית. היחוד הרוחני חשוב בשלב זה מן ההתמזגות עם האדמה. אולם שלב אחרון זה מביא את שוהם להרהור סקפטי בעדכם של היעודים הרוחניים האכסטולוגיים המביאים השמדה פיזית על המין האנושי.

שוהם חש איפוא בעצמה רבה פאראדוכס מרכזי של הוויתנו הלאומית והוא: גאולה ארצית פרושה טמיעה ועבידה, יחוד ויעוד רוחני מחייבים פרישה וכיבוש היצר. ניגוד זה שבין גאולה מטמעת ומטמאת לבין יחוד רוחני מרומם עדיין פועל בשכבות התשתית של חיינו וכמה מתופעות המוקד (כגון תודעה יהודית כנגד פולחן הכוח), שאינן מתישבות מבחינה אידיאית, אינן אלא סממנים חיצונים של זרמים נסתרים אלה.

אולם שאלה תולדית המתעוררת בסקרנו פרשה זאת היא: מהו מקומם של מיתוס וגאולה בספרותנו הצעירה? שאלות כגון הזדקקותם של כנענים (ולא כנענים) למיתוס עד לשנים הראשונות שלאחר מלחמת השחרור והתמעטותו של המיתוס לקראת סוף שנות החמישים; או הופעתו של הסיפור ההיסטורי הריאלי ההתמעטותה של הראייה המיתית בספרותנו וסיבותיהן הן פרשה מיוחדת, הראויה לדיון נוסף.