# הפואטיקה של הגוף הפצוע

גלילי שחר

#### פתח דבר

כיצד לכתוב על גופים פצועים? כיצד לספר על הבשר והדם? האין זו אחת השאלות של הספרות? האין זו דרך לשאול על גבולות השפה, על הסימן ומרחב הייצוג, על תנאי ?האפשרות של הסיפר

הכתיבה על הגוף הפצוע מתגלגלת בכתיבה על "מהי ספרות". כתיבה על גופים מדממים, גופי־כאב, גופים שרוטים, פעורים, מצולקים, היא רגע מכונן בשיח הספרותי. מאמר זה בא לבחון רגעים מכוננים מעין אלו. הוא מציג כמה ״דוגמאות״ למורכבות זו (והספרות אף פעם איננה רק "דוגמא"; לספרות יש חיים, הגיונות ו"גופים" משלה), ראיות לקושי ולפוריות של השיח הספרותי על הגוף והפצע. השיח על הפצע הוא "פרולוג", פתח דבר. והאין זו מהותו של הפצע – הפתיחה? הפצע הוא מקום פתוח בגוף: רקמה קרועה ומדממת, חתך בכשר, חור שנפער, קרע בעור. הפצע הוא הפתח, ומתוכו נגלה החומר השביר שממנו עשוי האדם. מבעד לפצע מופיע האדם.

"הנה האדם", ecce homo. גופו המעונה של ישו, הגוף הפצוע, הוא הנושא הגדול שבו נפתחת האמנות הנוצרית. פצעי הצליבה והחתך בצד גופו של ישו הם מסמנים קדושים, וכך הוא חוזר ומופיע לפני תלמידיו. ישו מציג את פצעיו כעדות לזהותו הקדושה – ואת קדושת הפצע יורשת ההילה של יצירת האמנות. הנימבוס העוטף את ראשו של הצלוב בציורי הקדושים מגלם את אותו יסוד "מרוחק, חד־פעמי" של יצירת האמנות במערב.¹ גזרה דומה חלה כבר על הספרות העתיקה וגיבוריה. כזה הוא גורלם של פרומתאוס, שנשרים מנקרים בכבדו, של אדיפוס, שעיניו עקורות, של פילוקטטס הנושא על רגלו פצע מצחין, של אודיסאוס שפצעו העלה ארוכה. הפצע של הגיבור נעשה לסימן של הספרות. לא לחינם חוזר השיח הספרותי להרהר על פשרם של גופים פצועים אלה. על כך יעידו למשל לסינג, הכותב על הפצע של פילוקטטס ושאלת הסימן,2 הלדרלין,  $^4$ השואל לפשר ״העין של אדיפוס״, $^5$  ופרויד, המגלה בעין זו, העקורה, את סמל הסירוס. על עניין זה מעידים גם קפקא, החוקר את גלגולי האגדה על פרומתאוס,⁵ ואאורבך, המוצא בסיפור הצלקת של אודיסאוס את סוד האפוס ההומרי ואת אחד ממקורות הסיפור בתרבות המערב.6

הספרות השואלת על אודות הפצע שואלת על אודות מקורותיה־שלה. מאמר זה בוחן את מורכבותה של שאלה זו ואת משקלה בשיח הספרותי אצל גוטהולד אפרים לסינג, אריך אאורבך ופרנץ קפקא. בכל אחד מן המקרים האלה מדובר בניסיון שונה של "כתיבה פצועה", כתיבה ספרותית השואלת את עומקו, את תוכנו ואת צורתו של הפצע, ובכל אחת מן הכתיבות הספרותיות הללו, המפנימות את הגוף הפצוע, שזורות גם זהויות תרבותיות ואלגוריות ביוגרפיות. שלושת המקרים אינם נידונים כאן במסגרת קפדנית של קריאה השוואתית, ועם זאת, כל פרק חש במשקלו של הפרק הקודם לו. בין פרק לפרק שוררים פערים, זיקות והשלמות, ובכולם ניכר עניין דומה – ההכרה במתח שבין הגוף

- Walter Benjamin, Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Das Reprodukzierbarkeit, Suhrkamp, Frankfurt am Main 1977, pp. 11-13
- Gotthold Ephraim Lessing, Laokoon. Oder: Über die Grenzen der Malerei und Poesie, Philipp Reclam, Stuttgart 1987
- Friedrich Hölderlin, "In lieblicher Bläue", Werke, Insel Verlag, Regensburg 1965, pp. .3 היא המקום הפתוח (Auge) למלך אדיפוס עין אחת מיותרת", כותב הלדרלין. העין שדרכו מסתכלת השירה על העולם. על משמעות הטרגדיה כפתיחה, כקרע (Zäsur), מוסיף Idem., "Anmerkungen zum Oedipus", וראו הלדרלין בהערותיו על הטרגדיה אדיפוס המלך, וראו Werke und Briefe (II), Insel Verlag, Frankfurt am Main 1969, pp. 729-736
- Sigmund Freud, "Das Unheimliche", Studienausgabe (IV), Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 2000, pp. 241-274
- Franz Kafka, "Prometheus (Die Sage versucht...)", Beim Bau der chinesischen .5 Mauer, Gesammelte Werke (VI), Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main
- Erich Auerbach, Mimesis, Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur, Francke Verlag, Bern 2001

לטקסט, בין הפצע לסימן. בדרך זו אנו דנים בפואטיקה של הגוף הפצוע, שהיא גם האופן שבו הספרות מביטה בעצמה.

## לסינג: הצעקה של פילוקטטס, הגוף הפצוע ושאלת הסימן

סיפורו של פילוקטטס, הקַשָּׁת היווני המהולל, מובא באפוס ההומרי בקיצור גמור. על כך הוסיף סופוקלס את הגרסה הטרגית המספרת על גורלו האיום של הגיבור שהוכש ברגלו על ידי נחש לאחר שפלש אל תחום הפולחן של אלה מקומית. הפצע הנורא שנפער בגופו מיאן להחלים. הצחנה שעלתה מן הפצע וזעקות הכאב של פילוקטטס הפֵרו את שלוות הפולחן והמאיסו אותו על חבריו, ואלה החליטו להשאירו לבדו על האי למנוס ולהמשיך במסעם לטרויה.

עשר שנים עשה פילוקטטס על האי בבדידות, בסבל ובמחסור, עד שובם של היוונים, ובראשם אודיסאוס, הנחוש בדעתו להביא את הגיבור בעל הקשת בדרכי עורמה אל טרויה; שם, בכוח הקשת השמימית, אומרת הנבואה, יטה פילוקטטס את כף המערכה לטובת היוונים. אולם המזימה מסתבכת לאחר שפילוקטטס מגלה את הקשר שקשר אודיסאוס ומסרב להצטרף למסע. בגוף משותק מכאב הוא זועק את מר גורלו, מלין על אי־הצדק וטוען נגד תחבולותיו של אודיסאוס. רק בכוחו של "האל מן המכונה" – הרקולס היורד מן השמים – משתכנע פילוקטטס לצאת לטרויה, שם ימצא רפואה לפצעו.

פילוקטטס הוא גוף מלא סתירות. הוא מגלם את "הפצע והקשת", את הגוף השביר, הכואב, של האדם, ואת הקשת השמימית, זו המסמלת את טֶכנה, האומנות הנשגבת מתת האלים. פילוקטטס מתגורר בהוויה אומללה, בבדידות, מחוץ לפוליס. הוא מושלך אל מצב הטבע, אל עולם החיות, חי כגולה במקום נידח, במערה, וניזון מציפורים שצד. והנה, הגוף הפצוע, המנודה, מגלם לבסוף את מהות הפוליס. פילוקטטס, הגיבור המסולק ממרחב החיים והחוק של הפוליס, חוזר ומאיר את הגדולה האתית של היווני.

דיבורו של פילוקטטס במחזה נקרע בין צרחות, גידופים ובכי ובין דיאלוגים מופלאים. פילוקטטס מעיד על תשוקתו לשפה היוונית, ״הלשון האהובה״, הקול הבא ממולדתו, אולם נאומיו־שלו נקטעים, נפרמים, על ידי קולו הפראי של הפצע:

7. אדמונד וילסון מבחין בזהותו הכפולה של פילוקטטס, המגלם את הגוף הפצוע ואת הקשת Edmund Wilson, "The Wound and the Bow", *The* אלים, וראו Wound and the Bow: Seven Studies in Literature, Ohio University Press, Athens 1997, pp. 223-242 אָה, אָה, אָה אָה... אָנִי חָרֵד, יַלְדִּי, שֶׁהַתְּפִּלֶּה לַשְּׁוְא; הָנֵּה, מִתּוֹך עִמֶּק הַפֶּצֵע שׁוּב זָבִים נִטְפֵי הַדָּם, וַאֲנִי חָשׁ שֶׁזֶּה יַחְמִיר. אוֹי לִי! אוֹי לִי! אוֹי, רָגֵל, אֵילוּ יִסוּרִים תַּמִיטִי עוֹד!<sup>8</sup>

צעקותיו של פילוקטטס, היבבות, הזעקות, הן קול זר הקוטע את הדיאלוג הטרגי. כך "נשמע" הפצע בתיאטרון היווני, כצעקה הסותרת לכאורה את כללי הדיבור, השירה והדיקציה הטרגית. בצעקותיו פילוקטטס מתקומם, כביכול, נגד השפה עצמה.

הפצע של פילוקטטס מגלם את הקרע ואת קו התפר שבין הטבע לתרבות, בין המנודה לפוליטי, בין החייתי לשמימי, בין המבעית לנשגב. פילוקטטס הוא הפצע – האופן שבו האדם נפער כהוויה איומה ומופלאה, נוראה וגדולה לאין שיעור. והאין זו, בסופו של דבר, שאלת הטרגדיה – האופן שבו מגלם המבעית, "הלא־ביתי", הזר והחריג (Unheimlich) את מהותו החבויה של "הביתי" (Heimlich)? הגוף הפצוע, הגוף המנודה, חסר הבית, מגלם את הסוד של הפוליס. כידוע, גורל דומה גזרה הטרגדיה על אדיפוס המלך, היוצא מביתו אל הגלות, עיניו עקורות ואת הליכתו מלווה שירת המקהלה המדברת משל ב"פותר חידת הספינקס וגדול בני האדם", "וושגרף לאסונות.

עם קוראיו של פילוקטטס נמנה גם אפרים גוטהולד לסינג, מחזאי, דרמטורג והוגה דעות גרמני בן המאה השמונה עשרה, מאנשי חוג הנאורות. הערותיו של לסינג על פילוקטטס כלולות במסה הידועה לאוקואון (1766), הנחשבת לאחת התרומות המרכזיות של הנאורות הגרמנית לשיח הסמיוטיקה, האמנות והשירה המודרנית. "העובדה שסופרים ומבקרים גרמנים כתבו על דמויות יווניות מעידה לא רק על אופיה ה"פגאני" של הנאורות, "או על התמסרותה לשיח החילון והסתלקותה מסדר היום הנוצרי, אלא גם על ההכרעה התרבותית של האינטליגנציה הגרמנית, מאז לסינג, גיתה, שילר, דרך קלייסט והלדרלין ועד ניטשה והיידגר, לשוב אל הטרגדיה היוונית ולחפש בה מקור להתחדשות ההוויה. "הוויה."

הנושא המרכזי במסה של לסינג הוא הפסל המתאר את לאוקואון ובניו הכפותים

- 8. סופוקלס, פילוקטטס, תרגום אהרן שבתאי, שוקן, ירושלים ותל־אביב 1998, עמ׳ 54.
- 9. השוו עם הערותיו של היידגר על הטרגדיה אנטיגונה לסופוקלס בהרצאתו על פרידריך השוו עם הערותיו של היידגר על הטרגדיה אנטיגונה לחסר הבית, בין המוכר למבעית, בין הלדרלין. את ההבדל, את המרחק והקרבה שבין הביתי לחסר הבית, בין של הלדרלין, המהווים בקריאתו של היידגר את מהות הטרגדיה, יורשת שירתו של הלדרלין, וראו המדוו Heidegger, Gesamtausgabe, Band 53: Hölderlins Hymne "Der Ister", וראו Vittorio Klostermann, Frankfurt am Main 1993
  - .10 סופוקלס, אדיפוס המלך, תרגום אהרן שבתאי, שוקן, ירושלים ותל־אביב 1994, עמ׳ 96.
- David E. Wellbery, Lessing's Laocoon: Semiotics and Aesthetics in the Age of אור. Reason, Cambridge University Press, Cambridge 1984
- Peter Gay, The Enlightenment: An Interpretation, W.W. Norton, New York 1969 אור. 12
- Friedrich Tomberg, "Das על שאלת מקומה של הטרגדיה היוונית בתרבות הגרמנית ראו .13 Theater als politische Anstalt betrachtet: Zur Idee der Kulturerneuerung nach

על ידי יצור־ים ענק. על פי האגדה נענש לאוקואון בידי האלים משום שגילה לתושבי טרויה את מזימתם של היוונים לחדור אל העיר בעורמה באמצעות סוס־עץ ענק. כפיתת לאוקואון ובניו הונצחה בפסל שיש המיוחס לשלושה אמנים מן התקופה ההלניסטית. הכתיבה על אודות פסל לאוקואון העניקה ללסינג הזדמנות לדון בשאלת האמנות, וליתר דיוק, בשאלת ההבדל בין האמנות הפלסטית (״הציור״) לשירה. הדיון של לסינג נפתח בדיאלוג עם מבקר האמנות יוהאן יואכים וינקלמן ועם טענתו המוכרת כי פסל לאוקואון מממש את הרעיון היווני בדבר "פשטות אצילית וגדוּלה חרישית". לאוקואון, כותב וינקלמן, נושא את הכאב בשתיקה. ארשת פניו מסגירה "נפש מאופקת": זעם אינו ניבט מפניו, פיו אינו פעור, צרחה אינה יוצאת מגופו. "לאוקואון אכן סובל", כותב וינקלמן, "אך הוא סובל כמו פילוקטטס של סופוקלס". 14 כך נעשה הדיוקן היווני משל לגוף של הנאורות – מודל של גוף מרוסן, מאופק, היודע לכבוש את הכאב. אולם לסינג חולק על עמיתו. פילוקטטס, הוא מזכיר, הוא דווקא גוף קולני למדי; הרי סופוקלס אינו חוסך מקוראיו את ״הבכי, הצעקות, הקללות הפראיות״ של פילוקטטס, ״קולות של ייאוש . ואומללות" המהדהדים בתיאטרון. <sup>15</sup> הצעקה של פילוקטטס היא "ביטוי טבעי של כאב גופני". <sup>16</sup> כאלה הם, בעצם, הגיבורים היוונים: הם אינם מסתירים את תחושותיהם הטבעיות, ואת כאבם הם מביעים בקול, בצעקה, בבכי.

הדיון בטרגדיה פילוקססס אצל לסינג נגזר כהערה בדיון כללי על שאלת הסימן באמנות ובשירה. הטרגדיה היוונית, על פי קריאתו של לסינג, מגלמת גם פואטיקה של הגוף הפצוע. הטרגדיה הארכאית היא האופן שבו הגוף הפצוע נכנס אל השפה. הצעקה של פילוקטטס, הבכי, "הקללה הפראית", הם חלק ממערכת הקולות של הטרגדיה; קולו של הגוף נעשה לחלק מן המנעד הטרגי. לפי קריאה זו, צעקות הכאב של הגוף הפצוע אינן סותרות את פרספקטיבת הגורל של הטרגדיה. אדרבא, כך, בצעקה, נפער ומתגלה הגורל הטרגי. לסינג מאזין לקולו של הגוף הפצוע בטרגדיה היוונית ומבקש לייסד על דרך זו דרמטורגיה "גרמנית" חדשה. שכן, לדבריו, זהו המחדל הגדול של התיאטרון בן זמנו, המושפע מן המודל הניאו־קלאסיציסטי של הנאורות הצרפתית, האוסר על הבכי והצעקה. "הצרפתי" ו"האנגלי", כותב לסינג, מגנים את הבכי כ"נשי", כ"בלתי

Maßgabe der Antike", in: Erhard Lange (Hg.), *Philosophie und Kunst: Kultur und Ästhetik im Denken der deutschen Klassik*, Hermann Böhlaus Nachfolger, Weimar ,של הפנמת היסוד הטרגי בפילוסופיה הגרמנית, בעיקר לאחר הרומנטיקה, 1984, pp. 165-171 Peter Szondi, *An Essay on the Tragic*, trans. Paul Feleming, Stanford University ראו Press, Stanford 2002, pp. 1-3

- 14. הערותיו של וינקלמן מצוטטות אצל לסינג בספרו לאוקואון, לעיל הערה 2, עמ' 67. כל התרגומים במאמר הם שלי, אלא אם כן מצוין אחרת (המחבר).
  - .8 שם, עמ׳ 8.
  - .16 שם, עמ' 9.
- 17. תפיסת הגורל הטרגי בהגותו של לסינג, המיוסדת על כתבי אריסטו, כרוכה בפרשנויות מרחיבות של פילוסופיית הנאורות ומסורת הרציונליזם. הנטייה לרציונליזציה של הסיטואציה הטרגית ניכרת בפואטיקת החמלה של לסינג, וראו על כך בהמשך.

ראוי״. אינם מאזינים למבע הסבל העמוק, הטבעי, של דמויות טרגיות כגון פילוקטטס, ואינם חשים בגדולתו המוסרית. כנגד המודל הניאו־קלאסיציסטי מעמיד כעת לסינג את הפרשנות הגרמנית של הטרגדיה, שאינה מתכחשת לשפה המקורית של הגוף .הפצוע – הצעקה של פילוקטטס.

כבר אצל לסינג אנו מוצאים את ניצני הרעיון כי על המודל הגרמני של ה״תרבות״ (Kultur), המיוסד כנגד המודל הצרפתי של ה"ציוויליזציה", להתבסס על פואטיקה של הגוף הפצוע. השקפה זו על אודות התרבות הטרגית תפרח בשיח המאוחר של הנאורות ותבשיל בשדה הספרות הרומנטית בראשית המאה התשע עשרה. בקריאתו של לסינג, על כל פנים, עדיין ניתן ביטוי להשקפה של הנאורות הרוצה להכניע את המסה הגופנית ולהכניסה תחת משטר השפה. הטרגדיה, בקריאה זו, היא הדיסציפלינה הסמיוטית של הגוף הפצוע, שכן הטרגדיה היא "השפה" של הגוף הכואב, היא "הייצוג" של הסבל, היא "מביעה" את היגון. הגוף הפצוע מועתק אל מערכת של סימנים, מתגלגל במחוות תיאטרליות; הגוף שוקע בדיבור ונעלם בדיאלוג.

לסינג כותב אפוא על הפואטיקה של הגוף הפצוע; הוא כותב על האפשרות הדרמטורגית של הכאב, על מחוות ולשון של סבל, על האפשרות האסתטית של ייצוג הגוף. בזה העניין: הגוף הפצוע מוגדר כסובייקט אסתטי, הוא נעשה לאידיאל של יופי. על כך כותב לסינג – על האופן שבו סופוקלס יוצר דמות סובלת שאנו, הצופים, יכולים לשאת את דיוקנה. במילים אחרות, לסינג כותב למעשה על "יופיו" של פילוקטטס.

הייצוג של הגוף הפצוע באמנות ובספרות היוונית, סבור לסינג, אינו כפוף, כפי שטען וינקלמן, לעיקרון של איפוק או מתינות, אלא נתון למרותו של אידיאל היופי. כל מה שדוחה ומעורר גועל, כגון מראה של גוף מעוות, פעור פה, לא היה לו מקום בעולמם האסתטי של היוונים. כזה הוא למשל לאוקואון של האמנות הפלסטית, לאוקואון של ״הסימן המרחבי״, שאסור לו להיראות בכאבו, שכן מראהו של גוף־כאב, מראה כעור ומעוות, עלול לפצוע את רגשותיהם של הצופים. לאוקואון של השירה, לעומתו, רשאי להשמיע את כאבו. השירה, הודות לתכונה של ״הסימן העוקב״, המסמן הנפרש בזמן, נמנעת מדימוי מרחבי דחוס ומבעית של הגוף הפצוע ומעתיקה אותו ל״עלילה״. ״הסימן העוקב" מביא להשהיית תהליך הדימוי, ולכן, אפקט הצעקה בעולמה של השירה הוא אפקט נסבל ומעורר הזדהות. בעולם זה, הצופה אינו מתעמת עם דימויים מרחביים מבעיתים (פה פעור, פנים מעוותות, פצע) אלא מאזין להעתקות עלילתיות, מופשטות

מכאן ניתן להסיק על גדולתו של סופוקלס, שיצר בפילוקטטס ״תמונה חיה״ של גוף פצוע שאינה מעוררת גועל ואינה דוחה ואינה מזעזעת את תחושותינו.<sup>19</sup> שכן, סופוקלס כתב את מחזותיו לתיאטרון, ובאמנות התיאטרון כרוכים, כמובן, היבטים של אמנות חזותית. כיצד עלה אפוא בידו של המחזאי להראות את הגוף הפצוע מבלי לפגוע ברגשות הצופים? לסינג מנתח את ההקשרים הפואטיים והדרמטורגיים של המחזה

<sup>.25</sup> לסינג, לעיל הערה 2, עמ׳ 25.

<sup>.22</sup> שם, עמ׳ 19

המביאים לעידון ולהשהיה של דימויי הגוף ויוצרים לבסוף את התנאים לאפקט של חמלה – שהוא, לפי קריאתו, מהות האמנות הטרגית.  $^{20}$  בדרך זו מסמן לסינג ארבע אסטרטגיות פואטיות של הצגת הגוף הפצוע במחזה של סופוקלס:

- תת הפצע של פילוקטטס כ״ממשי״ ובה בעת כ״על־טבעי״. הפצע הוא מתת האלים, מסמן של ״ענישה שמימית״. <sup>21</sup> פצעו של פילוקטטס הממאן להחלים וכאביו הקשים שאינם מוצאים רפואה מתקבלים על דעת הצופה בשל מקורם השמימי: הפצע של פילוקטטס נעשה מובן משעה שהוא נתפס כגזרה של האלים.
- 2. הצגת מצוקתו של פילוקטטס ככזו שאינה כרוכה בכאב פיזי בלבד. לא רק הסבל הגופני אלא גם הרעב, הנידוי, הבדידות ולבסוף הייאוש, שבהם נכלא פילוקטטס באי למנוס, מעוררים בצופים הזדהות ורגשות חמלה. מדובר אפוא בחיבור של כאב פיזי, מחסור ומצוקה נפשית, המעצב את הדיוקן הטרגי של הגוף הפצוע ושובה את לבו של הצופה.
- 3. הצגת פילוקטטס לא רק כפצע אלא גם כתודעה פצועה. ועם זאת, סבלו של פילוקטטס אינו מעביר אותו על דעתו. הגיבור הפצוע אינו מתמצה רק במבע של כאב אלא גם ב״גדולה מוסרית״. 2² פילוקטטס אינו מתפתה לתחינות האנוכיות של היוונים השבים אל האי וחושקים בקשת האלוהית. הגוף הפצוע הוא גוף של תבונה פוליטית, בצעקותיו שזור גם פאתוס אתי, הבכי שלו ״הרואי״. הגיבור הפצוע, כותב לסינג (בתגובה לקיקרו), אינו ״גלדיאטור״, הופעתו אינה באה לשעשע או לזעזע את הקהל אלא לבטא את העומק הנפשי של חוויית הסבל ולעורר על דרך זו את הזדהות הצופים.
- 4. הצגת פילוקטטס בדיאלוג עם דמויות אחרות. פילוקטטס נתון בעימות עם בני שיחו; הם מאזינים לצעקותיו, שומעים את כאבו, מקשיבים לטענותיו וחשים לבסוף "יראת כבוד" לנוכח הווייתו האומללה.<sup>23</sup> שיח הגוף של פילוקטטס משולב במארג של אינטרסים, חילופי דעות ורשמים, ומופנם לבסוף כמקור של סבל הרואי המעורר כבוד בקרב המקהלה הטרגית. הצופים עֵרים למורכבות זו, הם מבחינים ב"שינוי" המתרחש במחזה, עוקבים אחר תגובותיהם של הגיבורים ורואים כיצד סבלו של פילוקטטס מעורר לבסוף אהדה וכבוד בקרב בני שיחו. תמורה זו מחזקת את שיח ההזדהות.

הקריאה של לסינג מראה כיצד מועתק הגוף הפצוע אל תוך העלילה הטרגית. הפצע של פילוקטטס וקולו של הפצע, הצעקה, מועתקים ונשזרים ברשת דרמטורגית, נארגים

- 20. על תיאוריית החמלה (Mitleid) של לסינג ראו תחילה בקובץ חליפת המכתבים בינו ובין (Mitleid) פרידריך ניקולאי ומשה מנדלסון: Gotthold Ephraim Lessing, Briefwechsel über das אום פרידריך ניקולאי ומשה מנדלסון: Trauerspiel, Winkler Verlag, München 1972 Schings, Der mitleidigste Mensch ist der beste Mensch: Poetik des Mitleids von Lessing bis Büchner, Verlag C.H. Beck, München 1980
  - .29 לסינג, לעיל הערה 2, עמ׳ 29.
    - .36 שם, עמ' 36.
    - .39 שם, עמ' 39.

בדיאלוג, בסצנות של בדידות ומחסור, ונכרכים בהשקפה הטרגית בדבר הגורל והגדוּלה האנושית. כך, משעה שנכנס להקשר דרמטורגי והפך לחלק ממערכת הגופים והקולות של הטרגדיה, נעשה הגוף הפצוע מובן, נתפס ו"מעורר חמלה".

הערותיו של לסינג מעידות על האתגר שמציב הגוף הפצוע לפני הספרות. גופו של פילוקטטס מאתגר את עקרון היופי ומעורר דיון יסודי בשאלת הסימן והייצוג. הגוף הפצוע הוא דיסוננס, צעקותיו חסרות מובן, קולו המקורי מהדהד מעבר לכל היגיון, אלא שלסינג מחויב להצדיק את האופן שבו מתגברת הספרות (או הדרמה) על הגוף המבעית, מעורר הגועל, ועושה אותו בר ייצוג, כלומר "גוף יפה". ואכן, כותב לסינג במקום אחר בחיבורו, הופעתו של פילוקטטס כרוכה ביסוד של "גועל" (Ekel); המערה שבה הוא מתגורר, "ממלכתו של הגיבור החולה, העזוב", היא מקום נורא ועצוב המעורר רושם דוחה;<sup>24</sup> גופו שייך לגלריית הגופים הפגומים, הגופים הכעורים, שעל הופעתם אומר לסינג כי היא פוצעת את הסדר וההרמוניה ומעוררת גועל.<sup>25</sup> אולם בגוף הפגום (mißgebildeter Körper), והסתירה שבין (cschöne Seele), והסתירה שבין גוף כעור לנפש גדולה אינה מעוררת גיחוך אלא חמלה.<sup>26</sup> האין זה גם המקרה של פילוקטטס?

קריאתו של לסינג מראה כיצד השיח הספרותי מעצב מחדש את הגוף הפצוע ומעניק לצעקה משמעות אסתטית, היגיון אתי ופרשנות פוליטית. הדיון בפילוקטטס מדגים בדרך זו את השיח האסתטי של הנאורות הגרמנית: הוא מעיד על המחויבות למושג היופי, לעקרון העידון ולתפיסת ההרמוניה, ומלמד על דחיית הדיסוננס, המבעית, הכעור ומעורר הגועל ממרחב הייצוג.<sup>27</sup> לסינג מחויב לרציונליזציה של הגוף, כלומר לבנייה של שיח אסתטי תבוני על אודות המציאות הגופנית. 28 קריאתו מבקשת לעשות את פילוקטטס ״מובן״, מתקבל על הדעת, וכך להציגו כסובייקט של הזדהות. במובן זה נוטל לסינג חלק בפרויקט הסמיוטי של המאה השמונה עשרה: בניית שפה רציונליסטית שתשמש בסיס למרחב הציבורי. ובמאה זו, הפואטיקה של הגוף הפצוע היא בעיקר פואטיקה של חמלה: הייצוג של הגוף הכואב נועד לעורר הזדהות ורגש של השתתפות בצער. החמלה, סברו לסינג ובני דורו, תהא מקור לתחושות של שותפות, אחריות וערבות הדדית, והיכולת לחוש חמלה כלפי סבלו של האחר, לחוש את הזולת כישות כואבת, מתורגלת תחילה בתיאטרון.

על מגמה זו בתיאטרון הנאורות מעידים גם מאמריו הדרמטורגיים של פרידריך שילר: אפקט ההזדהות של הצופה בתיאטרון הטרגי אמור להכינו לפגישה אתית עם האחר. הגוף הטרגי, שעלילותיו מעוררות "אימה וחמלה", נעשה מקור להתנסות אסתטית

<sup>.182-181</sup> שם, עמ' 181-281.

<sup>.173</sup> שם, עמ' 173.

<sup>.169-168</sup> שם, עמ׳ 26

Winfried Menninghaus, Ekel: Theorie und Geschichte einer starken און. 27. Empfindung, Suhrkamp, Frankfurt am Main 2002, pp. 39-188

<sup>.23</sup> ולברי, לעיל הערה 11, עמ' 234-235.

ולהתעלות מוסרית של האזרח. 2 כך נבנה הסובייקט האזרחי בתיאטרון – כישות המסוגלת לחמלה. לא לחינם מדגיש לסינג בהערותיו על פילוקטסט כי הגיבור היווני סובל כבן אדם ואינו מסתיר את כאבו. בניגוד למודל הייצוג האריסטוקרטי של התיאטרון הצרפתי, המעמיד דמויות מאופקות מעל למידה האנושית, המודל האזרחי, ה"בורגני" (bürgerliche), של התיאטרון הגרמני מעוניין דווקא להציג את הגיבור על מעלותיו וחולשותיו האנושיות. בדרך זו נעשה הגיבור הטרגי קרוב ומוכר, הוא נעשה "בורגני", סבלו כבר אינו זר לצופים בני המעמד הבינוני. בתיאטרון החדש נחגגת זהותו של סובייקט החש באנושיותו של הגיבור. כך משרתת הפואטיקה של הגוף הפצוע את האינטרס הסוציו־פוליטי של הנאורות: בניית סובייקט אזרחי שזהותו אינה נגזרת עוד מן הקונוונציות של הכנסייה או מן הנורמות של החצר האריסטוקרטית אלא היא מיוסדת על מודל של דיאלוג תבוני בתחום הציבורי (Öffentlichkeit). עם זאת, הכתיבה על פילוקטסט מעידה על מגמה נוספת, סותרת לכאורה, שהופנמה בתרבות הגרמנית מאז המאה השמונה עשרה: הדיאלוג עם מושג הטרגדיה. שכן, כבר אצל לסינג ניכרת ההכרעה בזכות התרבות הטרגית: ההכרה כי בסבל, בסכנה ובתודעה של הוויה פצועה טמון המקור להתחדשות ולהגדרה עצמית בתרבות.

### אאורבך: הצלקת של אודיסאוס, הפצע והנרטיב

קוראיו של אריך אאורבך זוכרים כיצד נפתח ספרו מימזיס: המחבר מספר על סצנה מן האודיסיאה להומרוס, תמונה מתוך השיר השלושה עשר שבה מתוארת האומנת הזקנה אבירקליה הבאה לרחוץ את רגליו של אודיסאוס כמנהג הכנסת האורחים. הגיבור השב ממלחמת טרויה וממסעותיו מעמיד פני זר ומסתיר את זהותו מפני בני ביתו, אולם כעת הוא חושש "[...] פן־תָגע בו זו, והכירה/ את־הצלקת על־פצעו, ונגלו כל־עלילותיו". "זהנה, כאשר מגיעה האומנת ועומדת לגעת ברגלו ולגלות את הצלקת, מבחין אאורבך, נקטעת העלילה ונודדת לדיגרסיה ארוכה – למעלה משבעים שורות – על אודות הפצע ומוצא הצלקת. סיפור הצלקת נפרש בתיאור ביקורו של אודיסאוס הצעיר בפרנסוס, אצל סבו אבטוליקוס, המתואר באריכות מצד אופיו ומקום מושבו וטיב יחסיו. המספר ההומרי מתאר את התקבלותו של אודיסאוס בקרב מארחיו, את סעודת האורח, את הלינה וההשכמה, את היציאה למסע הציד, את החיפוש אחר החיה וגילויה בסבך, את המאבק עם חזיר הבר, את פציעתו הקשה של אודיסאוס, שננשך ברגלו, את חבישת הפצע ואת

<sup>29.</sup> השוו למסתו של שילר על שאלת האמנות הטרגית: 29 tragische Kunst", Sämtliche Werke (V), Hanser Verlag, München 1993, pp. 372-393 מאלת הגובוני של הציבוריות בפילוסופיה הגרמנית מוצג היטב במסתו של עמנואל קאנט על .30 Immanuel Kant, "Beantwortung der Frage: Was ist אשלת הנאורות, וראו Aufklärung", Werke (VI), Könemann, Köln 1995, pp. 162-170

<sup>.37</sup> שאול טשרניחובסקי, עם עובד, תל־אביב 1987, עמ׳ 373.

החלמתו של הגיבור. סיפור הפצע מסתיים עם שיבתו של אודיסאוס הצעיר אל ביתו, שם הוא נשאל לפשר הצלקת שעל רגלו ומגולל את כל קורותיו. מכאן חוזר הומרוס אל העלילה הראשית שנקטעה, ומספר: ״וכשנגעה הזקנה בכפות ידיה בצלקתו/ תכף הכירה בה מספת עם מסופר מסופר מסופר מסכם כעת אאורבך, "הכול מסכם נוספת " $^{32}$ ."[...] בה במששה מלאה של כל הדברים וזיקותיהם באופן שאינו מותיר דבר בחשכה".

סיפורו של הגוף הפצוע באפוס ההומרי, סיפורו של הפצע שהעלה ארוכה על רגלו של אודיסאוס, כותב אאורבך, הוא דיגרסיה – סטייה מן הנרטיב, ״הפרעה״, קטיעה של העלילה. את הדיגרסיה הזאת הוא מבקש כעת לקרוא כאילו הייתה המחשה של מושג הנרטיב ההומרי. שכן, האופן שבו הומרוס מספר על הצלקת של אודיסאוס הוא אופן :היצוג של האפוס כולו; בדיגרסיה זו טמון סוד ״הסגנון ההומרי״, לדעתו של אאורבך הנטייה ההומרית לחשוף את כל הדברים, לעשותם נראים ומוחשיים ולהנכיחם בהווה, בתיאורי זמן ומקום מדויקים. 34 סיפורה של הצלקת אינו "זיכרון", סיפור מן העבר הרחוק של הסובייקט, אלא עלילה משנית הנפרשת בהווה של האפוס. זו הדרך שבה מביא הומרוס את הדברים אל האור: בתיאור מלא ומפורט, מוחשי, נטול סודות ומתחים של

על פי המודל של אאורבך, סיפורו של הגוף הפצוע, או הגוף "המצולק", הוא דיגרסיה, סטייה, דרך עוקפת. הגוף הפצוע כמו דורש השהיה של העלילה. סיפורה של הצלקת, מדגיש אאורבך, אינו נכתב כדי ליצור מתח או להעניק לעלילה אפקט דרמטי. האסטרטגיה מנע בדרך כלל מן המתח או מן הקונפליקט הטרגי; האסטרטגיה הפואטית של האודיסיאה היא דווקא של "הרפיה". ובכל זאת, הפואטיקה של הגוף הפצוע מיוסדת על חריגה או סטייה מן הדרך הראשית. ולמעלה מכך, האופן שבו הסיפור ההומרי נקטע, חורג ופורש את עלילת הפצע נעשה אצל אאורבך לפרדיגמה של הייצוג בספרות המערב. סיפור הצלקת של אודיסאוס הוא ״דוגמא״ ליסוד הנרטולוגי בתרבות המערב. על כך מוסיף אאורבך את הטענה כי הפואטיקה ההומרית של הגוף הפצוע היא פואטיקה של גילוי, חשיפה וייצוג חושי.

ואורבך, יש תחילה לסייג: אאורבך מייחסים לאאורבך, יש תחילה לסייג: אאורבך עצמו אינו מכריז על קריאתו בהומרוס כאילו הייתה קריאה על אודות הגוף הפצוע. לכאורה, הוא אינו מייחס חשיבות רבה לעובדה שהדוגמא שהוא מביא מן האפוס דנה בתולדותיה של צלקת. אולם הסתייגות זו אינה אלא בבחינת הערת ביניים, שכן בכוונת מאמר זה לייחס למימזיס פואטיקה כפולה, גלויה וסמויה, של הגוף הפצוע, ולטעון שיש משהו עקרוני בכך שהספר נפתח בדיון על גופים וצלקות. במובן זה מתגלה דמיון מסוים בין אאורבך ללסינג: בדומה ללסינג, גם אאורבך שב לקרוא בסיפור יווני על אודות גוף פצוע כדי להעמיד תיאוריה ספרותית, ובשני המקרים, רגלו של גיבור יווני נעשית למסמן־

<sup>.376</sup> שם, עמ' 376.

<sup>.6</sup> עמ' 6, עמ' 6.

<sup>.8</sup> שם, עמ׳ 8.

<sup>.7-6</sup> שם, עמ' 6-7.

אב ולאבן פינה של תיאוריה ספרותית. ״הרגל הפצועה״ (פילוקטטס), ״הרגל המצולקת״ (אודיסאוס), וכמוהן ״הרגל הנפוחה״ (אדיפוס), הן מסמן של הימצאות־בחוץ; הרגל מסמנת את גופו של הנודד, גוף שנעקר מביתו. הרגל הפצועה היא מסמן של הגירה ובדרך זו היא נעשית לסימן של הספרות, זו הנכתבת על הסף, על מפתן הבית.

את חלקו השני של הפרק "הצלקת של אודיסאוס" מקדיש אאורבך לסיפור המקראי ולפרשת העקדה המתוארת בפרק כב בספר בראשית. שכן, כותב אאורבך, כך "נעשה ייחודו של הסגנון ההומרי ברור יותר", משעה שהוא מועמד להשוואה עם סגנונו של הסיפור העברי על "קורבנו של יצחק". 36 ואכן, מיד עומד אאורבך על ההבדלים שבין הסיפור המקראי לאפוס ההומרי. לדבריו, העלילה המקראית אינה מנדבת מידע בדבר המקום שבו מופיע אלוהים. האל העברי, בניגוד לאל היווני, הוא ישות חסרת מקום. הנוכחות האלוהית בספרות המקראית נעדרת ממשות במונחי זמן ומקום. על "היעדר המקום" (Gestaltlosigkeit). האל של האל העברי מוסיף אאורבך תכונה נוספת – "היעדר צורה" (Gestaltosigkeit). האל העברי הוא ישות חסרת צורה, ישות מופשטת, בלתי מוחשית. מהותו אינה גלויה והופעתו אינה נתפסת. לאל העברי אין גוף, הוא חסר פנים, והוא אינו מתגלה בפרשת העקדה אלא כבת קול: בפרק זה אנו שומעים את קולו של האל שאינו לובש צורה וגוף.

האל העברי נעדר תכונות חושניות, נעדר צורה, והנה, משהו מחוֹסר הצורה וחוסר המקום של האל מואצל על הדמויות המקראיות ועל עלילותיהן. אברהם ויצחק משוטטים במרחב אלגורי, "ארץ מוריה" היא נחלה נטולת ממשות. "המקום" המקראי, כותב אאורבך, נעדר כל מסמן של גבול, נוף או זיקה גיאוגרפית. במרחב זה מופיע יצחק, שאין אנו יודעים דבר על אודותיו, "האם נאה הוא או מכוער, חכם או טיפש, גדול או קטן". יצחק, כמו אלוהיו, נעדר מידות גופניות, סיפורו הוא סיפור של קורבן חסר גוף. בקריאתו של אאורבך נעשה הסיפור המקראי לחידה. פרשת העקדה, הוא כותב, היא פרשה מעורפלת, פרטיה אינם ידועים, גיבוריה נסתרים. הסיפור העברי אינו מכביר דיבור, הוא מתכנס בשתיקות. כזו היא ״השתיקה הכבדה״ העוטפת את אברהם ויצחק בדרכם אל אתר העקדה. המוטיבים, הקונפליקטים, הדמויות – הכול שרוי בדממה עמוקה. ואכן, עומקו של הסיפור המקראי הוא לאין שיעור: המספר המקראי מותיר את גיבוריו מאחור, ב״רקע״, במרחב דומם, נרמז, בלתי מפורש, הניחן עם זאת בעומק פסיכולוגי. לעומת המורכבות הפסיכולוגית של הדמות המקראית, התמונות ההומריות מצטיירות כ״פשוטות״. 38 כאמור, המספר ההומרי אינו מסתיר דבר; הוא חושף ומגלה ופורשׂ הכול לפני קוראיו ואינו מדבר בחידות. בסיפור הצלקת, כזכור, ״הכול מסופר״ בלשון גלויה וחושית. שכן, זו מגמתו של האפוס ההומרי: ייצוג ריאליסטי של ההוויה. הסיפור המקראי, לעומתו, טוען אאורבך, אינו מתעניין בייצוג המציאות אלא באלגוריות תיאולוגיות ובאמיתות מוסריות. לא הסדר הממשי אלא הסדר הקדוש, לא האסתטי אלא האתי, לא הגלוי אלא הסמוי הם הערכים המקראיים.

<sup>.9</sup> שם, עמ׳ 9.

<sup>.13</sup> שם, עמ' 37

<sup>.15</sup> שם, עמ' 15.

הטקסט העברי הקדום מצייר אלגוריות של קדושה. לפי אאורבך, הסיפור המקראי מצטיין ב״סגנון נשגב״ בעל השתמעויות טרגיות: הסיפור המקראי, בניגוד לאפוס ההומרי, נסוב על קונפליקטים. מחירו של סגנון זה הוא היעדר הגוף, או, אם מותר לצטט את פרויד, ״הוויתור על היצר״. ״הדת, שהחלה עם האיסור לעשות תמונה של האל״. כותב פרויד בספרו משה האיש והדת המונותאיסטית, ״התפתחה לדת של הוויתור על היצר". מן האיסור העברי על עשיית תמונה ("לא תעשה לך פסל וכל תמונה אשר בשמים ממעל ואשר בארץ מתחת ואשר במים מתחת לארץ") מסיק פרויד התפתחות מרחיקת לכת בעולמה של היהדות: נסיגת התפיסה החושית מפני הדימוי המופשט וניצחון הרוח על החושיות. מאז חורבן הבית השני, טוען פרויד, התגלגלה היהדות בלימוד ובקריאה של כתבי הקודש, ועל התפתחות זו הוא מחיל תובנה נוספת: העם היהודי נמנע מ״תרבות השרירים״ ו״שאיפותיו הרוחניות מסייעות להכניע את יצר היא היה והרי  $^{40}$  כאן טמון גם המפתח לפרשנות האתית של היהדות – והרי "אתיקה היא הגבלת היצר". <sup>41</sup> את שיח הגוף ביהדות כורך פרויד גם במשמעות הסימבולית של ברית המילה, שאותה הוא מפרש כ״סירוס סימבולי״. הגוף הנימול הוא גוף המסמן בקריאה זו את "תסביך הסירוס", כלומר את אימת הגוף הפצוע שכוח המיניות ניטל ממנו. בקריאה הפסיכואנליטית טמונה אפוא אלגוריזציה של הגוף הנימול: ״הגוף היהודי״ נושא את צלקת תסביך הסירוס.42

הקריאה בספרו של אאורבך מגלה מסקנות דומות. הטקסט העברי, לפי מימזיס, הוא טקסט אסקטי, טקסט המוותר על ייצוג הגוף (השיח החושני, הפיזי) ומתמסר לשיח תיאולוגי בעל השתמעויות אתיות. מכאן כי הבחירה של אאורבך בסצנת העקדה אינה מקרית, שכן, על מה מדברת תמונה זו בסיפור המקראי? היא מדברת על קשירת הגוף, על כפיתת הבן. פרשת העקדה רומזת על עקרון ״הוויתור על היצר״. בדרך זו מתבררת זהותו של הקורבן בסצנה המקראית: הקורבן הוא הגוף. הגוף הנעקד הוא גוף שניטלו ממנו יכולת התנועה, הכוח והגמישות. הגוף עצמו הוא מה ששותק, מה שאינו מתגלה, מה שנותר חבוי בסיפור העקדה. הסיפור נטול הגוף הוא הסיפור על נטילת הגוף. לגוף המקראי, גופו של יצחק, גוף־נטול־גוף, סטרוקטורה סימבולית של פצע (״סירוס סימבולי״). כמו הגוף הנימול, גם הגוף הנעקד הוא ״צלקת״ של הברית עם האל.

סיפור העקדה הוא אחד מסיפורי היסוד באמונה המונותאיסטית, וקריאתו של

- Sigmund Freud, Der Mann Moses und die monotheistische Religion, .39 Studienausgabe, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 2000, p. 564
  - .561 שם, עמ׳ 40
  - .564 שם, עמ' 41
- על סוגיית ״הגוף היהודי״ בכתביו של פרויד, ובפרט על דימויו של הגוף הנימול ועל Sander L. Gilman, Freud, השתמעויותיו ברבדיו השונים של השיח הפסיכואנליטי, ראו Race, and Gender, Princeton University Press, Princeton, New Jersey 1993; Jay Geller, On Freud's Jewish Body. Mitigating Circumcisions, Fordham University Press, New York 2007

אאורבך בפרשת העקדה קרובה ברוחה ובפרטים רבים לזו של קירקגור בספרו חיל ורעדה. "<sup>43</sup> קירקגור עומד על פשרה של תנועת האמונה של אברהם, שהיא תנועה המשתרעת בשתיקה. המסע אל ארץ המוריה הוא חסר פשר ואף מילה אינה יפה לו. המסע של האב ובנו אל הר העקדה הוא מסע המתרחש מעבר לשפה, מעבר לתבונה ולחוק האתי. גם קירקגור נדרש להשוואת הסיפור המקראי לדוגמא יוונית – הטרגדיה איפיגניה באאוליס – כדי להוכיח את עמדתו הסרבנית של הסיפור העברי בתולדות המחשבה והספרות האירופית. על הפער שבין אברהם ובין הגיבור היווני מעיר גם עמנואל לוינס, הרואה בסיפורו של אודיסאוס השב לביתו את תמצית המחשבה בתרבות המערבית המיוסדת על שיבה, על חזרה של הסובייקט אל עצמו והסתגרותו במרחב הביתי. אברהם, לעומת זאת, מגלם את "התנועה ללא שיבה" – אברהם יוצא מביתו ועוזב לעד את מולדתו. "<sup>44</sup> המסע אל הארץ המובטחת הוא מסע אל עבר אחרות אבסולוטית, מסע שהצופן האתי כרוך בו.

קריאתו של אאורבך מצביעה, בדרכה־שלה, על האופן שבו מאתגר סיפור העקדה את תולדות הספרות ומייסד פרספקטיבה אתית של סדר הדברים, שכן, אופן הייצוג המונותאיסטי הוא אופן ייצוג המוותר על המבע, על "הקסם החושי", על הגיוון, ותחת זאת הוא שואף לאחדות, לשלטון היחיד של האמת, במובן האתי. <sup>45</sup> והנה, מגמה זו של הסיפור המקראי להעמיד אמת תקפה אחת המקיפה־כול מוצאת את השלמתה במגמה הפוכה: הדרישה לקריאה חוזרת ולפרשנות ללא קץ בכתבי הקודש. אאורבך קושר מגמה זו בעליית הנצרות ובהופעתו של פאולוס (שאותו הוא מכנה בפרק השני של מימזיס "היהודי בן התפוצות"). פאולוס ביקש להעניק פרשנויות חדשות לטקסט המקראי, המבשר, לכאורה, את בואו של ישו ואת אמת האמונה הנוצרית. הדמויות המקראיות הופכות בדרך זו ל"פיגורות" המבשרות את לידתו, חייו, ייסוריו, מותו ושיבתו של ישו. על פי הפרשנות הפיגוראלית, עקדת יצחק נעשית לפיגורה של צליבת ישו. כך פותחת הנצרות את מה שהיה לכאורה סגור בטקסט המקראי. הצורך להעניק פרשנות חדשה לדמויות המקראיות מוליד את הקריאה הפיגוראלית שאאורבך מייחס לה חשיבות רבה בהיסטוריה של הספרות בכלל ושל הריאליזם בפרט. <sup>46</sup>

פיגורה היא דמות קונקרטית או מאורע קונקרטי בעלי תוקף או תחולה היסטורית (אמת מקומית היפה לשעתה), שבה בעת כרוכה בהם בשורה לעתיד לבוא, כלומר אופק בלתי ממומש, "עתידי". בעולם הנוצרי העתיד כרוך תמיד בשאלת הגאולה. הבשורה לעתיד היא תמיד בשורה משיחית. פיגורה מגלמת לפיכך אופק משיחי המופנם מעתה גם

- Søren Kierkegaard, *Fear and Trembling*, trans. Howard V. Hong and Edna H. .43 Hong, Princeton University Press, Princeton, New Jersey 1982, pp. 54-67
- Emmanuel Levinas, "The Trace of the Other", trans. A. Lingis, in: Mark C. Taylor .44 (ed.), *Deconstruction in Context*, University of Chicago Press, Chicago 1986, pp. 347-350
  - .17 אאורבך, לעיל הערה 6, עמ' 17.
- Erich Auerbach, "Figura", וראו הפיגוראלי, וראו הייצוג הלסוגיית שלם לסוגיית מאמר שלם לסוגיית הייצוג הפיגוראלי, אאורבך הקדיש מאמר שלם לסוגיית Romanicum, 22, 1938, pp. 436-489

בתולדות הספרות. אך פיגורה, כזכור, היא "גוף פצוע" – גופו של ישו. ולכן, כאשר אאורבך דן בפרק השני של מימזיס במהותה של הפרשנות הפיגוראלית בעולם הנוצרי, ,הוא שוב נדרש לדון בפצעים: "פצע הצד" בגופו של אדם הראשון (ממנו נבראה חוה, . האם הקרומה), שהוא פיגורה של "פצע הצד" של ישו (ממנו נבראה הכנסייה הקרומה). והנה, היסוד הפיגוראלי – היסוד הפתוח, הפעור, הניתן לקריאות חוזרות, המעניק עצמו לפרשנות מחודשת, היסוד ה"משיחי" של הספרות – הוא למעשה יסוד אימננטי של הטקסט המקראי. הסיפור המקראי, כותב אאורבך, עשוי מפרגמנטים, מפיסות שזיקתן וחיבורן זו לזו רופפים. הסיפור המקראי, המחזיק בתזה אנכית אחידה על אודות האל (מונותאיזם), סובל אפוא מחוסר אחידות במישור האופקי. הטקסט המקראי על אודות האל היחיד כתוב במקטעים, בריבוי, ומכיל לפיכך פרספקטיבות שונות על נושא אחד. מתח זה בין אחדות לריבוי מעניק לטקסט המקראי פתיחות ופוטנציאל להתפתחות עלילתית העולים לאין שיעור על אלה של האפוס ההומרי.

מכאן אנו למדים כי הסיפור המקראי השרוי באפלה, על עלילותיו חסרות הגוף ודמויותיו חסרות הצורה, הוא טקסט פתוח. הסיפור המקראי הוא חידה, טקסט המייסד מסורת ספרותית פתוחה הנענית בכל רבדיה לאתגר של ייצוג מורכב ורב־משמעי. הטקסט המקראי הוריש לספרות המערב את תנאי האפשרות של הנרטיב ההיסטורי, זה ההולם, כותב אאורבך בשנת 1942, את העידן שבו אנו חיים, כלומר את תקופת מלחמת העולם השנייה. <sup>48</sup> במילים אחרות: הטקסט המקראי, דווקא בשל חוסר אחידותו ובשל פתיחותו והסתירות שהוא מכיל, מייסד נרטיב העולה בקנה אחד עם מורכבותו של הייצוג ההיסטורי. יוצא מכאן כי סיפורו של הגוף חסר הצורה, הגוף הנעדר, הסמוי, השותק, עומד ביסודן של הצורות הספרותיות המורכבות בתרבות המערב. הגוף המקראי הוא מאותן חידות, מאותם מסמנים ריקים השואפים להתמלא, להיקרא ולהיכתב מחדש. האַין של שיח הגוף הוא האינסוף של השיח הספרותי. כך מתגלה הזיקה הסמויה בין האמונה המונותאיסטית ובין תרבות הקרנבל בספרות המערב. דווקא הטקסט חסר הגוף, המשתוקק לאמת אחת, מייסד מסורת של פרספקטיבות מתחלפות, ריבוי של קולות סותרים, דימויים מגוונים ופרשנויות אין קץ.<sup>49</sup>

את רישומו של המתח הזה בין אחדות לריבוי, בין היסטוריה לבשורה, בין קונקרטיות לנצח, שיסודו בטקסט המקראי והמשכו בפרשנות הפיגוראלית של פאולוס, מזהה אאורבך לאורך כל תולדות הספרות המערבית. את שיאו של השיח הפיגוראלי רואה אאורבך בקומדיה האלוהית של דנטה. יצירה זו מצטיינת ב״סגנון מעורב״, בפואטיקה של ריבוי משלבים, של סוגי שיח מנוגדים זה לזה ושל קולות מסורגים זה בזה; היא מביאה

<sup>.20-19</sup> אאורבך, לעיל הערה 6, עמ' 19-20.

<sup>.22</sup> שם, עמ' 48

השוואת הריאליזם נוסח אאורבך לתפיסת הקרנבליזם בספרות האירופית אצל מיכאיל באחטין אינה חסרת יסוד. שני המחברים עומדים על ייצוג ספרותי המביא משלבים לשוניים שונים, סוגי שיח מנוגדים, קולות מגוונים וצחוק אל מרחב פואטי משותף, והשוו מיכאיל באחטין, סוגיות הפואטיקה של דוסטויבסקי, תרגום מרים בוסגנג, ספרית פועלים, תל־אביב 1978.

את הגס, העממי והיומיומי אל השירה הגבוהה ושוזרת את הגרוטסקי בנשגב. והנה, עלילות ודמויות מגוונות אלה נארגות בסיפור־על המשמר, כותב אאורבך, את האמונה ב"אחדות הסדר האלוהי". הייקרון המונותאיסטי של הקומדיה האלוהית הוא עיקרון אתי האוצר את הרעיון המוסרי בדבר משפט האל. האמונה המונותאיסטית, הירושה הכנה של הסיפור המקראי, היא תנאי לשיח הספרותי המגוון, הרב־קולי של הקומדיה – וזה, מודה אאורבך, "הפרדוקס" של דנטה. שכן, אצל דנטה, הגיבורים המתים, גופי־צל, גופים שנתלשו מן הזמן ומן המקום ונקלעו לעולם דומם, הם הדוברים הכנים על אודות החיים על פני הארץ. הדמות המושלכת אל ה"מֵעֶבֶר" (Jenseits), אל הנצח, אל המצב הדומם, אוצרת בתוכה ממשות גדולה ושופעת. המתח, שיסודו בטקסט המקראי, בין אחדות לריבוי, בין עומק למישור, בין נצח לפרספקטיבה, בין מצב דומם להיסטוריה, מכונן את השיח הריאליסטי בקומדיה: הדמות השותקת מכילה את כל אופני הדיבור, המתים זוכרים את כל צורות הקיום.

חיבורו של אאורבך מצביע על פואטיקה גלויה וסמויה, קונקרטית וסימבולית של הגוף. את השיח החושי, הקונקרטי, של האפוס ההומרי העוסק בפציעתו של אודיסאוס, משלים הטקסט המקראי שעלילותיו מופשטות וגופיו נעדרי צורה ותוכן. סיפור העקדה מעתיק את הגוף כאלגוריה אתית, כסמל, כמסמן קדוש. הגופים המקראיים נעשים ל"שמות". כזכור, מכאן שמו של יעקב, שאחז בעת לידתו בעקב אחיו. מכאן גם השם "ישראל", הזוכר את המאבק ואת פציעתו של יעקב ששרה עם מלאך האלוהים בפניאל. השם העברי הוא סמל קדוש המכסה ומסתיר את הגוף הפצוע. לכאורה אין בפרשת הגוף מאלת ממילא על שאלת המקראי מוותר ממילא על שאלת הגוף ומותיר את יצחק בריא ושלם, אולם האם אין כאן בסיפור העקדה, בסיפורו של הבן הכפות, משום פתיחה, פעירה, נטילה, שכמוה כפצע סימבולי? "פצע" העקדה, פצעו הסימבולי של יצחק, בדומה לחתך בברית המילה, הוא קרע הנעשה לקו תפר, סמל לברית בין האדם לאל. בקריאתו של אאורבך, פרשת העקדה מסמנת פתיחה – הסיפור המקראי גורע, פוער חור, יוצר חידה ומסמן את ראשיתה של מסורת ספרותית פתוחה.51 במובן זה אנו רשאים לדבר על פואטיקה כפולה של הגוף הפצוע אצל אאורבך: האופן שבו האפוס ההומרי חושף את הצלקת של אודיסאוס מוצא את ניגודו ואת השלמתו באופן שבו הסיפור המקראי מכסה את עקדת יצחק.

הפואטיקה של הגוף הפצוע ניכרת לא רק בתוכן הסיפור, במה שמסופר, אלא גם

<sup>.181</sup> אאורבך, לעיל הערה 6, עמ׳ 181.

<sup>51.</sup> כאן ניכר דמיון מסוים בין השקפתו של אאורבך לזו של פרנץ רוזנצוויג בדבר הסיפור המקראי, רוזנצוויג, בדומה לאאורבך, עומד על האופי החידתי, הפתוח, של הטקסט המקראי, המקראי. רוזנצוויג, בדומה לאאורבך, עומד על האופי החידתי, הפתוח, הטרמות והשלמות מאוחרות, וגם הוא מצביע על ההבדל בין הספרות היוונית "השובה את קוראיה באשליות" ובין הסיפור המקראי המוותר על היופי, שכן הוראתו Franz Rosenzweig, "Das Formgeheimnis der תיאולוגית והשתמעותו אתית, וראו biblischen Erzählungen", Zweistromland, Kleinere Schriften zu Glauben und Denken, Martinus Nijhoff Publishers, Haag 1984, pp. 817-829

בצורתו, במבנה הנרטיב, בדרך שבה הסיפור עצמו "נפצע", נקטע, נפער, נגדם – כך בסיפור הצלקת באפוס ההומרי, הנכתב כדיגרסיה, כסטייה, וכך גם בסיפור המקראי, הכתוב במקטעים. והנה, משהו מן הפואטיקה הזאת ניכר גם בספרו של אאורבך. מימזיס מחזיק עשרים פרקים המוקדשים לשאלת הריאליזם בספרות המערב, ובמרכזו, כאמור, התזה על "הסגנון המעורב": הריאליזם בספרות, טוען אאורבך, הוא אופן ייצוג המשלב את הקומי והטרגי, הגרוטסקי והנשגב, הקונקרטי והאלגורי, הנוכח והנפקד. זוהי ״התזה האנכית" של מימזיס, ואותה מוכיח אאורבך ב"מישור האופקי" באמצעות דוגמאות שונות מן ההיסטוריה של ספרות המערב. ספרו נפתח, כאמור, באפוס ההומרי ובטקסט המקראי, ממשיך בספרות הרומית, בשירת רולאן, בספרות החצרנית ובתיאטרון הנוצרי בימי הביניים, משם הוא פונה אל יצירותיהם של דנטה, רבלה ומונטיין, עובר דרך שייקספיר, סרוונטס, שילר וגיתה, סטנדאל, פלובר ובלזק, וחותם בווירג׳יניה וולף, מרסל פרוסט וג'ימס ג'ויס. כל פרק במימזיס הוא מעין פרגמנט, מקטע בהשקפת עולם ספרותית. האופן שבו אאורבך כותב על הספרות האירופית הולם במובן זה את השקפתו על הטקסט המקראי: ספרו מחזיק בתזה אנכית השואפת לאחדות (מונותאיזם) אך נפרשת באינספור מישורים ומהדהדת בריבוי קולות (פוליפוניה). רבים מן הפרקים במימזיס נפתחים או מתפתחים מבעד לציטטות ארוכות, פרגמנטים או "אנקדוטות" מן ההיסטוריה של הרומן. רבות מן הציטטות מובאות בשפות המקור (לטינית, צרפתית, ספרדית, אנגלית), ולא תמיד הן מלְווֹת בתרגום. כך שזורות המילים הזרות בחיבורו של אאורבך כאילו היו עדויות של תודעה אירופית שבורה – פרגמנטים של תרבות הומניסטית המחוללים כעת הזרה, אפקטים של ניכור ודיסוננס במרחב של לשון האם, הגרמנית.<sup>52</sup>

במכונת הקריאה של אאורבך, באופן שבו הוא מפעיל קריאה צמודה לטקסטים קצרים וקטועים, בדרך שבה הוא מנתח ומפרק תחביר ומבני משפט ביצירות מופת ומביא לפרגמנטציה של הקאנון, ולבסוף, בתובנה המלנכולית על אודות שקיעת התרבות, שבה הוא חותם את ספרו, ניכרים עקבותיה של תודעה ספרותית פצועה. מימזיס מגלם תודעה מודרניסטית, תודעה שבורה המהדהדת בפרגמנטים, במיניאטורות, במוטיבים, באנקדוטות ובהבזקים ספרותיים. את הדברים שאאורבך כותב מתוך ריחוק מסוים על הספרות המודרניסטית אפשר להחיל בזהירות גם על מימזיס עצמו: חיבורו מתמחה אף הוא בסצנות, בפרגמנטים ובמוטיבים בספרות ומהרהר על שקיעת התרבות בעידן האלימות. בכל רבדיו, מימזיס הוא ספר החש במשברי הזמן. הוא בוחן את חומריו מתוך גישה ריאליסטית והסתכלות ״אנקדוטאלית״. כך ״חש״ מימזיס בממשותם של הדברים.53

Theodor Adorno, על משמעות המילה "הזרה" כמסמנת תודעה הומניסטית ראו גם .52 "Wörter aus der Fremde", Noten zur Literatur, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1998, pp. 216-232

<sup>53.</sup> על גישתו ההיסטוריציסטית של אאורבך, המיוסדת על השקפה אנקדוטאלית ואירונית בדבר Catherine Gallagher and Stephen Greenblatt, Practicing הקאנון וסדר הדברים, השוו New Historicism, Chicago University Press, Chicago 2000, pp. 31-48

למרות גישתו ההיסטוריציסטית לחומר הספרותי ומחויבותו הכנה לתפיסה קוהרנטית של "ספרות העולם", האופן שבו אאורבך קורא את הומרוס ואת התנ"ך, את דנטה ורבלה, את שייקספיר וסרוונטס, משקף הכרעות קריאה מודרניסטיות. במימזיס טבועה תודעה של מונטאז', תודעה של דימויים מפורקים ושברים נרטולוגיים. בדומה לוולטר בנימין, גם אאורבך מתעניין בפרגמנט, בדרך שבה השבור, הקטוע והנעדר רומזים על עלילות גדולות שנעלמו. אצל אאורבך, כמו אצל בנימין, אנו מוצאים את חותמה של פילולוגיה שמדרניסטית – פילולוגיה של שברים. 54 גם מן הדמיון בין אאורבך למיכאיל בכטין אי אפשר להתעלם. בדומה לבכטין, אאורבך מאזין לריבוי הקולות, למשלבי הלשון, ל"מערבולות", לגרוטסקות ולשירת השוטים בספרות האירופית, היורשים את תרבות הקרנבל.

מימזיס, שנכתב בשנות הארבעים של המאה העשרים, באיסטנבול, העיר שאאורבך גלה אליה מגרמניה לאחר עליית הנאצים לשלטון, הוא ספר היודע גם את "הפצע" היהודי־גרמני – שהרי מימזיס נכתב מתוך תודעה של הגירה והכרה באסון הפוקד את יהודי אירופה. בשניים מפרקיו בא אאורבך חשבון עם הספרות הגרמנית, שמאז זמנם של גיתה ושילר שקעה באידיאליזם, באשליות רומנטיות ובשכחת המציאות. להוציא ההבטחה הקלושה שהייתה טמונה ביצירותיהם של היינריך פון קלייסט וגיאורג ביכנר, ומחוץ להישגים ספורים פרי עטם של גוטפריד קלר ותיאודור פונטנה, הספרות הגרמנית מגלמת לדידו את מחדל הריאליזם, את הכישלון להעמיד קורפוס של ספרות ריאליסטית המתמסרת לשאלות חברתיות ופוליטיות ממשיות. 55 הספרות הגרמנית המודרנית, הוא סבור, הזניחה את השאלה הפוליטית, וזו הלכה והקצינה עד שנעשתה לנכס של הפאשיזם. כך מסמן אאורבך מחדל ספרותי ופוליטי המצוי בלב המסורת שראשיתה, למעשה, בימיו של לסינג: ההתמסרות לתרבות הטרגית ולערכים הרואיים והשקיעה באידיאליזם הרחיקו את עולם המחשבה והשיח הספרותי בגרמניה מן העולם במובנו הממשי, הדיאלוגי, בר השינוי, ואל הריק הפוליטי הזה שהותירה הספרות נכנס לבסוף הנאציזם. בספרו, המכריז על ריחוק מן הספרות הגרמנית, מבטא אאורבך תובנה מרה בדבר כישלונה של פרדיגמת התרבות בגרמניה. מסורת תרבותית זו, שבלבה עקרון החינוך, או העיצוב (Bildung), של הסובייקט, הייתה גם לאחד מאתרי האמנציפציה של

54. אאורבך ובנימין, שניהם חוקרי ספרות יהודים־גרמנים שהתמחו בקריאות מודרניסטיות של ספרות הרנסנס והבארוק, נפגשו בברלין בשנות העשרים (אאורבך שימש אז כספרן ב״ספרייה. ספרות הרנסנס והבארוק, נפגשו בברלין בשנות העשרים (אאורבך שימש אז כספרן ב״ספרייה). המדינה הפרוסית בברלין״ ובנימין פגש בו בעת ביקוריו במחלקה הצרפתית של הספרייה). בנימין הכיר היטב את חיבורו של אאורבך על דנטה ומצא בו אנלוגיות מודרניסטיות. ההתכתבות בין בנימין לאאורבך בשנות השלושים מגלה אף היא קרבה אינטלקטואלית Karlheinz Barck, "Erich Auerbach in ותחושת גורל משותפת. על הזיקות ביניהם ראו Berlin: Spurensicherung und ein Porträt", in: Martin Treml und Karlheinz Barck (Hgs.), Erich Auerbach: Geschichte und Aktualität eines europäischen Philologie, Kulturverlag Kadmos, Berlin 2007, pp. 195-314; Robert Kahn, "Eine List der Vorsehung: Erich Auerbach und Walter Benjamin", Ibid., pp. 153-166

.482-478, 421-414, עמ' 414-414, 482-478.

היהודים, ומאז משה מנדלסון והיינריך היינה פרחה בה ההגות הספרותית היהודית־ , אורבך, אאורבך של שיח של בפנטזיות של מסורת אאורבך, השלושים שקעה השלושים גרמנית.  $^{56}$ שסולק ממשרתו באוניברסיטת מארבורג לאחר עליית הנאצים לשלטון ונאלץ להגר ממולדתו לאיסטנבול, חש בשברי המקום והזמז.

והנה, למעט הערותיו על עקדת יצחק והערות ספורות על אודות שיילוק, גיבור הסוחר מוונציה של שייקספיר, אין בספרו של אאורבך התייחסות מפורשת למסורת היהודית או לשאלת גורלם של היהודים באירופה בשנות הארבעים. מימזיס מכיר, כמובן, את זמנו, אך הוא אינו דן במפורש ברדיפות, בנישול, בשלילת זכויות, בעקירה, בקרע מן המולדת. אולם בהערותיו על שיילוק, הגיבור ״המנודה״ של שייקספיר, טמן אאורבך רמז חשוב על מפעלו. שכן, את מה שאאורבך כותב על אודות שיילוק – הדמות העומדת־ בחוץ, זו שאינה שייכת למקום החדש ולזמן החדש ואפילו חורגת מגבולות הז׳אנר, ובכל גם אפשר להחיל אפשר –  $^{57}$  אניברסלית אוניברסלית ותביעה הומניסטית הומניסטית אוניברסלית שבה לגלם היא על מימזיס. ספרו של אאורבך נכתב "מבחוץ", על גבולה המזרחי של אירופה, מנקודת מבט של מודרניסט גולה המחזיק עדיין, מבעד לתודעת הנידוי, 58 ברעיון ההומניסטי של השבר השבה עמוקה של השבר מתוך הכנה עמוקה של השבר העולם הישן. אאורבך כותב אפוא על שאלת הספרות התרבותי שאירופה נקלעה אליו בעידן מלחמות העולם. אאורבך, שבשנות מלחמת העולם הראשונה שירת כמתנדב בחיל הרגלים של הצבא הגרמני, ובמהלכה, לפי עדותו, נפצע קשה, 59 נכנס כ"גוף פצוע" אל שדה הבלשנות ומחקר הספרות ההשוואתית. מימזיס נוגע בצלקת.

## קפקא: החידה של פרומתאוס, הפצע והכתיבה

הגופים הספרותיים של פרנץ קפקא באים לעולם והם מעוטרים בפצע. בעולמו של קפקא הפצע מסמן עיוותים המתרחשים בתחומה של התשוקה. הפצע הוא פניו האחרות של אַרוס, עדות על הגוף העירום, הכואב, של אהבת בשר ודם. על רקע זה מצייר קפקא כמה מן הדיוקנאות הספרותיים המוכרים שלו, וביניהם הוא טומן גם את דיוקנאותיו־שלו,

- על עקרון החינוך/עיצוב, תרבות ההשכלה והיהודים בגרמניה, השוו Goerge L. Mosse, על עקרון German Jews beyond Judaism, Hebrew Union College Press, Cincinnati 1997; Shulamit Volkov, "Die Ambivalenz der Bildung: Juden im deutschen Kulturbereich", Das jüdische Projekt der Moderne, Verlag C.H. Beck, München 2001, pp. 165-183
  - .299 אאורבך, לעיל הערה 6, עמ'
- על תודעת הנידוי בשיח היהודי־גרמני כתבה חנה ארנדט, העומדת בעיקר על המקרה של Hanna Arendt, "The Jew as Pariah", The Jew as Pariah: Jewish פרנץ קפקא, וראו Identity and Politics in the Modern Age, Grove Press, New York 1978, pp. 67-90
- אאורבך סיפר על פציעתו ברשימה אוטוביוגרפית קצרה המצוטטת אצל טרמל ובארק, לעיל הערה 54, עמ' 199.

<sup>60</sup>.אלגוריות אוטוביוגרפיות הנכתבות כפצעים

בספרות של קפקא, הפצע מסמן קונפליקטים ארוטיים. על כך מעידים שלושת פרקיו של הסיפור המוקדם "תיאור של מאבק". <sup>61</sup> פתיחת הסיפור וסופו מוקדשים לקורותיה של פגישה בין דמות המספר ובין "מכר", ידיד מזדמן. הפגישה מתחילה במסיבה ונמשכת ברחובותיה של פראג, שם היא מתגלגלת בשיחה על אהבה שסיומה בפצע. באמצע הסיפור נקטעת העלילה ואת מקומה תופס תיאור של פגישה אחרת שגיבוריה הם "השמן" ו"המתפלל" ועל קורותיה שומע המספר מפיו של איש כבד גוף הנישא באפיריון על גדות המולדבה בטרם הוא נסחף במורד הנהר וטובע. כל הפגישות כתובות כתיאור של מאבק, כדיאלוגים שצורתם היא צורת הדו־קרב, בכולן מושלים שתיקות, אי־הבנות, התעלמויות, יריבויות וניסיונות השפלה, כולן מתנהלות בלשון מרוחקת ומשתרעות במחוות של אדישות, ובכולן ניכרת גם כמיהה גדולה לתשומת לב ולנחמה. גיבוריו המוקדמים של קפקא הם רווקים המתייסרים בבדידות ויוצאים למסעות חיפוש נואשים אחר אהבה, אך סופם שהם נתקלים זה בזה ונקלעים למריבות ולרגעים נדירים של קרבה. פגישותיהם משתקפות אלה באלה כתמונות ראי.

טכניקת ההכפלה ניכרת ברבדים שונים של הסיפור, בראש ובראשונה בדיוקנאות הכפילים, כלומר באותם זוגות של בני שיח המגלמים דיאלקטיקה של אוהב ואויב ומשוכפלים מפרק לפרק. ה"מכר", שדיוקנו מעטר את ראשיתו ואת אחריתו של הסיפור, והוא מאהב צעיר המתרברב בהצלחותיו אצל נשים. התיאור הקולני של עלילות האהבה שלו מביך את המספר והוא נמלט מפניו אל הרחוב, אך גם שם ממשיך המכר לרדוף אחריו. סיפוריו של המכר משפילים את המספר, יהירותו וגינוניו המנוכרים דוחפים אותו לניסיונות מנוסה נוספים, אך לשווא; המכר ממשיך ללוותו בסמטאות ובשדות המושלגים. לבסוף מדבר המספר על אהבתו־שלו ומתוודה פתאום על אירוסיו, כאילו שבהצהרה זו משום תשובה ומשקל־נגד לסיפורי האהבה של המכר המדכאים אותו עד עפר. אז מוציא המכר הנדהם סכין מכיסו ודוקר "כמו מתוך משחק" את זרועו השמאלית. פצע נפער בגופו ודם ניגר ממנו. המספר מוצץ את הפצע וחובש אותו במטפחת. "יקירי, יקיר שלי... בגללי פצעת עצמך", "<sup>62</sup> שח המספר אל המכר, אהובו, ומלווה אותו על השביל לאורו של פנס עד סופו של הסיפור.

הפצע בזרועו של המכר פוער את תשוקתו של מאהב, שאינה משוחררת מהשפלה

Bluma Goldstein, "A Study of , על פואטיקת הפצע בספרות של קפקא ראו, לדוגמא, 60 the Wound in Stories by Franz Kafka", *The Germanic Review*, 41, 1966, pp. 202-217; במאמר זה עומדת המחברת בעיקר על משמעות הפצע כמסמן של פיצול בין מצבי תודעה ומציאות בעולמו של קפקא.

Franz Kafka, "Beschreibung eines Kampfs" (Fassung A), Beschreibung eines .61 Kampfs, Gesammelte Werke (V), Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main .1906-1904, בשנים 1906-1904, בשנים 1906-1904, בשנים באוניברסיטה. הסיפור ראה אור לאחר מותו.

<sup>.62</sup> שם, עמ' 97.

ומפחד מפני האישה. מבעד לפצע זה נפתח צוהר אל התוכן ההומו־ארוטי של שיח האהבה. "תיאור של מאבק" אינו מכחיש את מוצאה של התשוקה ואת סיבוכיה הנגזרים מן הקרע שבין המינים. במובן זה, לפחות, טמונה בו תוכנית של סיפור אהבה שימצא את המשכו ברומן המכתבים של קפקא עם פליצה באואר. גם כאן, כמו במכתב ששלח קפקא לאהובתו בתחילת אוקטובר 1917, הוא מספר על שני גברים, כפילים, החיים זה לצד זה במצב של מריבה שאינו מוצא לו פתרון עד הדקירה המכרעת. 63 אחד היריבים שופך את . דמו בשמה של האהבה ובדרך זו הוא הופך עצמו לקורבן ופוטר עצמו ממשא האירוסין.

אם הפצע אצל קפקא אכן נושא תוכן הומו־ארוטי הרי שאי אפשר להפרידו מן השיח על המיניות ועל משבר הזהות הגברית במפנה המאות. קפקא וחבריו ל״חוג פראג״ התמצאו היטב במבוכי שיח המיניות שהיה, בחלקו, שיח על אודות הגוף היהודי.<sup>64</sup> גם את קשרי הידידות שלו עם מקס ברוד ופרנץ ורפל נטה קפקא לפרש מדי פעם לאור התיאוריות הללו. כך, במכתב ששיגר לברוד בנובמבר 1917, חודשים אחדים לאחר שחלה בשחפת ולאחר שעמד פעם נוספת על חוסר יכולתו לשאת אישה – דבר שזיהה כחולשה עקרונית של הגבר היהודי המערב אירופי $^{65}$  – מגלה קפקא לברוד על חלום קטן שבו נשק לפרנץ ורפל. את פשרו של חלום הנשיקה, שקפקא מעיד כי "עורר אותו" והפר את שלוותו, הוא מציע ללמוד באמצעות ספרו של הנס בלוהר (Blüher) על תפקיד הארוטיקה בחברה הגברית. 66 חיבורו של בלוהר, הדן בזהותה של חברה גברית המיוסדת על זיקה הומוסקסואלית ובמשמעותה כמודל פוליטי בגרמניה, מסמן את ״היהודי״ כגוף מיני מנוון, "נשי", המסכן את רעיון האגודה הגברית וחותר תחת המדינה. עם קוראיו של חיבור זה נמנה גם זיגמונד פרויד.

והנה, הפצע בזרועו של הידיד אינו הפצע היחיד הנפער ב״תיאור של מאבק״. כבר בחלקו הראשון של הסיפור נופלים הגיבורים ונפצעים: תחילה נופל המספר ונפצע בברכו בעת מנוסתו מפני עלילות האהבה של הידיד, ומאוחר יותר, לאחר שהתגבר על מעצוריו, הוא מזנק בעליזות על כתפיו של ידידו ורוכב עליו כפרש, אולם הלה קורס תחת המשא ונפצע ברגלו. המספר קורא אז לציפורים טורפות לרדת מן השמים ולהשגיח על גופו הפצוע של ידידו. את המוטיב הזה, הקושר את הציפור עם הפצע, ישכתב קפקא כעבור

- Franz Kafka, Briefe an Felice, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main .63 1998, pp. 756-757
- חיבורו של אוטו ויינינגר, מין ואופי, המחזיק פרק על היהדות, הוא דוגמא מובהקת למגמה זו Otto Weininger, Geschlecht und Charakter: Eine בשיח המיניות סביב prinzipielle Untersuchung, Gustav Kiepenheuer Verlag, Berlin 1932
- ראו מכתביו של קפקא מינואר 1918, שבהם הוא דן במשברי הנישואין של מקס ברוד ואוסקר באום. באחד מהם שח קפקא על אותה "רוח זמן יהודית־מערבית" המתגלה בחוסר Franz Kafka, Briefe 1902-1924, Fischer Taschenbuch Verlag, יכולת להינשא, וראו Frankfurt am Main 1995, p. 223
  - שם, עמ' 197-196.
- על בלוהר ופרויד, על השיח הפסיכואנליטי בדבר ההומו־ארוטיות בגרמניה ועל נגזרותיו האנטישמיות. ראו גלר, לעיל הערה 42, עמ' 183-162.

כמה שנים בפרגמנט "העיט", המגולל את ייסוריו של המספר שעיט מנקר בגופו וקורע את בשר רגליו ואינו מרפה עד שהוא שב ותוקע לבסוף את מקורו בפיו וטובע בדם קורבנו. אפשר שאת מוטיב הציפור האוכלת אדם נטל קפקא מן האגדה היוונית, לפיה פרומתאוס נענש בידי זאוס מאחר שגילה לאדם את סוד האש. כזכור, פרומתאוס נכפת בשרשראות אל סלעים בקצה העולם ונשרים שבו מדי יום וניקרו בכבדו, שחזר וצמח בכל יום מחדש. כך נעשה פרומתאוס משל לגורלו של הגוף הפצוע, משל על אודות הוויה שמהותה פצע ועומקה כאב. בפרגמנט קצר מתחילת שנת 1918 מציע קפקא ארבעה נוסחים שונים לאגדה זו. לפי הנוסח האחרון, פצעו של פרומתאוס הגליד לבסוף, לאחר שנלאו האלים מעונש זה, שנעשה אף בעיניהם חסר כל בסיס: "האלים התעייפו, הנשרים התעייפו, והפצע נלאה ונסגר". <sup>68</sup> עם זאת, מגלה המספר, האגדה עצמה נותרה פתוחה, כלומר חסרת פתרון, מפני שהותירה את שאלת הסלעים ללא הסבר וחסרי פשר לאחר שחרורו של פרומתאוס. שכן, מה דינם של הסלעים שקורבנם ניתק מעליהם? האגדה המסתיימת בבלתי ניתן להסבר יורשת מעתה את מה שהיה מנת חלקו של פרומתאוס: את הפצע שאינו נסגר. האגדה, במילים אחרות, היא כמו פצע פתוח, שאלה שאין לה מענה, חידה שאין לה פתרון.

האגדה המסתיימת באי־הבנה מגלמת מצד אחד הרמטיות, כלומר סגירות או אטימות בפני תהליכי ההכרה, אך מצד שני טמונה בה פתיחות אין קץ – ציפייה לקריאה ולפרשנות חוזרות ונשנות של הטקסט וחיפוש ללא לֵאות אחר פתרון. את המבנה הזה, הסגור והפתוח כאחד, את צורת החידה, מעתיק קפקא אל תחומו של הפרגמנט. כך יורש הטקסט את הפצע. מה שהיה מנת חלקו של הגוף היווני נעשה כעת לתכונה של הטקסט: הפרגמנט יורש את הפתיחה, את הפעירה, את ייסורי הגוף. כך מפנימה הפואטיקה של קפקא את גופו של פרומתאוס: הפרוזה השבורה פרי עטו מגלמת את גורלו של הגוף הפצוע.

הדמויות ב"תיאור של מאבק", סיפורו המוקדם של קפקא, נפצעות ברגליהן. כמו הגיבורים היוונים, גם גיבוריו של קפקא נושאים על רגליהם את סימני הקרע, העקירה והנידוי. הרגל הפצועה היא אחד מן הסימנים שנותן קפקא גם בגופו של גרגור סמסא, גיבור סיפורו "הגלגול" מסוף שנת 1912, המגלה בוקר אחד, לאחר שהקיץ מחלומות גיבור סיפורו "הגלגול" מסוף שנת 1912, שמאס במשרתו, בחיי הפקידות, בנסיעות המייגעות, מגלה בוקר אחד את משאו הבלתי נסבל של הגוף. על גופו החדש של סמסא אפשר לומר, בלי מידה רבה מדי של הפרזה, כי הוא עשוי כפצע: גוף חריג ודוחה שהופעתו פוערת חורים בשיח הייצוג. הגוף של סמסא פוצע את הסדר הסימבולי: הפקיד שנשלח לבקרו מטעם בית המסחר אינו יכול כלל לשאת את מראהו, בני משפחתו אינם סובלים את נוכחותו וכולאים אותו בחדרו, אביו מטיל בו מומים, דיירי המשנה נמלטים מפניו, ורק המשרתת הזקנה משלימה עם הופעתו הנוראה. בחדרו האפל, כלוא ומבודד מחברת אדם, מופקר לסבלו ולפצעיו הקשים, שב סמסא אל מצבי הטבע של ההוויה. חדרו מוסב למחסן גרוטאות, הוא שוקע בזוהמה ובהזנחה גמורה, ומשעה שמאס באותם דברי מאכל שהובאו לו נגזר גורלו למות מרעב.

<sup>.193</sup> עמ' 193.

אך לפצעיו של סמסא נדרשת תשומת לב נוספת; הרי לא זו בלבד שהווייתו כולה פצע, כלומר הוויה מעוותת, מזוהמת ומנודה, אלא שגוף נורא זה אף נעשה מצע לפצעים נוספים. פצעו הראשון של סמסא נפער ברגלו כבר ביומו הראשון של הגלגול: כאשר הוא יוצא מפתח חדרו כדי לבוא בדברים עם פקיד בית המסחר מטיל גופו המחריד, המחרחר, אימה גדולה על אמו, וזו נופלת מעולפת בזרועות האב. האב קם לגרש את הבן מחוג המשפחה ונוטל בידו את מקל ההליכה של הפקיד, לאחר שהלה נמלט בבהלה מן הבית. בכוחה של סמכות זו – המקל של הביורוקרטיה – מזרז האב את בנו לשוב אל החדר. בשל המנוסה מפני המקל של האבות (כך הדבר לעתים קרובות אצל קפקא – האב מפוצל ומותירה מירכיו מחצת מירכיו בפתח הצר. אחת מירכיו נמחצת ומותירה  $^{69}$ כתמים כעורים על הדלת הלבנה. גופו נוטה כעת על צדו, רגליו הקטנות נתלות רוטטות באוויר מצד אחד ואילו צדו האחר נדחק בכאב אל הרצפה עד שעולה בידו לבסוף להיחלץ מן הפתח ולשוב "שותת דם" אל חדרו. את נזקיה של זחילה איומה זו יגלה סמסא בשעת ערב, לאחר שיקיץ משינה עמוקה: "צדו השמאלי נראה כולו כצלקת ארוכה, הנמתחת בדרך בלתי־נעימה". <sup>70</sup> בשל הפציעה בירך נפגעת הליכתו והוא מדדה בחדרו. על כך מוסיף המספר כי אחת מן הרגליים הקטנות המעטרות את גופו של סמסא נפגעה אף היא בעת המנוסה מפני האב. כך מתגלגל סמסא בגוף פצוע הנושא על ירכו צלקת ראשונה של מאבק. הפציעה הטרייה ברגליו נוטלת ממנו לזמן־מה את יכולת התנועה. כמו פילוקטטס, שהוכש ברגלו לאחר שנכנס אל תחומו האסור של הפולחן, "נענש" גם סמסא בפצע הרומז על פשע דומה של חדירה לתחום האסור – הכניסה אל הטרקלין, אל המרחב הגלוי של חיי המשפחה. כמו הפצע של הגיבור היווני, גם פצעו של סמסא נעשה סמל להשלכה ולנידוי מן החברה האנושית. במקרה שלו, את מקום הפוליס יורשת המשפחה הבורגנית ואת חוקי האלים ממלא כעת השיח האזרחי. כך נידון סמסא לכלות את ימיו ולמות כדמות מקוללת הגולה מן המרחב הציבורי.

גרגור סמסא נפצע אפוא על מפתן הדלת, על קו התפר, על הסף. הפציעה ברגלו היא קרע המתרחש במרחב הביניים של הסימן. סמסא נפצע על סף מערכת הייצוג. הפצע על רגלו מסמן את ההבדל ואת קו התפר בין פנים לחוץ, בין סמוי לגלוי, בין מנודה לפוליטי, בין חייתי לאנושי, בין הגוף לסמל. ניסיונותיו לשוב ולזחול ולהיכנס אל מרחבי הייצוג, אל המרחב הנראה, אל חדר האורחים בביתו, מסתיימים באסונות. אין זה מקרה שקפקא אסר על המוציא לאור של הסיפור לעטר את עטיפת הספר בדיוקן כלשהו של גיבורו: סמסא הוא הגוף שאינו ניתן לייצוג, אך בה בעת הוא מגלם את האופק הסמוי של מערכת הייצוג עצמה, כלומר את ״המודחק״ שלה. סמסא הוא ״הגוף״ של הסדר הסימבולי, המסה הסמויה המקופלת בכל סמל.

<sup>69.</sup> על כך מעיד גם גרגור סמסא עצמו, המדמה לשמוע בצעקותיו של אביו יותר ״מקולו של אב אחד", כלומר, הוא שומע את קולה של השררה במובנה הסימבולי, את קולו של החוק; וראו Franz Kafka, "Die Verwandlung", Ein Landarzt, Gesammelte Werke (I), Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main 1998, p. 113

<sup>.70</sup> שם, עמ' 114.

פצעיו הראשונים של סמסא מגלידים, אך בתקריות הבאות נפערים בגופו פצעים חדשים. כאשר סמסא יוצא פעם נוספת מחדרו ומתגנב בעקבות אחותו אל חדר סמוך, שם היא תרה אחר סמי מרפא לאם המעולפת, היא מבחינה בו לפתע לצָדה ושומטת בבהלה בקבוק. שבר זכוכית ננעץ בפניו ונוזל חריף ניגר סביב גופו. אביו, השב באותה שעה אל ביתו ומבחין בהמולה, רודף אחר סמסא, שדלת חדרו נסגרה בפניו, וזורק תפוחים בגבו. אחד התפוחים חודר אל בשרו ונותר תקוע בגבו. הפציעה החדשה נוטלת מסמסא פעם נוספת את כושר התנועה, התפוח מרקיב ודלקת פושה בגב. חודש ימים הוא מתענה בכאביו. הפצע המסרב להחלים נעשה סימן למשא הרובץ עליו, לאשמה/חוב (Schuld): כך שב הפצע להכאיב לו בכל ערב מחדש, בשעה שהאם והאחות מתיישבות בשתיקה בטרקלין. בדרך זו נעשה הפצע החמור ביותר של סמסא, הפצע שפצע אותו אביו, למעין שלות קין" של חוג המשפחה.

קריאה זו זוכרת כמובן כי "הגלגול" הוא סיפור על "הגוף הארוטי" של הבן, רווק החוֹוה את עיוותי התשוקה במרחב של חיי המשפחה, ובה בשעה הוא סיפור על "הגוף הטראומטי" של סוכן־נוסע החוֹוה את עיוותי המרחב והזמן של העידן הטכנולוגי (נסיעת הרכבת). קריאה זו אינה מתכחשת לכך שהסיפור מחזיק בראיות על אודות "הגוף היהודי", גוף שהפנים את עיוותי תהליך האסימילציה ואת שכחת המסורת בתחומה של התרבות (Kultur) ונכלא לבסוף בפואטיקה של קולות זרים, חרחורים, אנחות, ציוצים ושתיקות, ההולמים כביכול את "המוזיקליות היהודית". <sup>72</sup> אך מעבר לשאלה הקונקרטית בדבר הזהות הגופנית של סמסא עולה בקריאה זו שאלת הפואטיקה של הגוף. הסיפור של קפקא מראה פעם נוספת כי הכניסה של הגוף אל מרחב הסימון, ההעתקה של הגוף אל הטקסט, היא "פציעה". בקורותיו של גרגור סמסא טמונים קורותיה של הספרות עצמה: הגלגול הוא האופן שבו הספרות שבה וחשה במשקלו של הגוף.

סיפורו של קפקא מסמן את הדרך הקשה שבה נעשה הגוף לטקסט. קריאה זו תמצא את השלמתה בסיפור "במושבת העונשין" (1914), המציג את אחת המכונות המוזרות והאכזריות בתולדות הספרות הגרמנית החדשה, "מכונת הכתיבה" של מושבת העונשין, החורטת בגוף הנאשמים את גזרי דינם.<sup>73</sup> המכונה כותבת את החוק בבשר. לאחר שעות ארוכות של דיקור והקזת דם, כאשר הנידונים מפענחים את כתבי האשמה החקוקים בפצעיהם ופולטים את נשמתם האחרונה, משליכה אותם המכונה אל בור המתים. קורבנה האחרון של המכונה הוא הקצין, מנאמניו של המושל הקודם, ההוזה

Walter H. Sokel, "Kafka as a Jew", New Literary History, 30:4, 1999, pp. 837-853 ראו ראבר המקום להזכיר את מסתו של ריכרד ואגנר "היהדות במוזיקה", שבה הוא מייחס ליהודים חוסר יכולת מוזיקלית ומבטא זר וצורם בגרמנית, היורש לכאורה את השפעתה של היידיש. קפקא, כמו סופרים יהודים רבים בני דורו, הכיר את התֶזה של ואגנר ו"הִפנים" את השתמעותה האנטישמית. ראו ריכרד ואגנר, "היהדות במוזיקה", תרגום אברהם כרמל, בתוך: רנה ליטוין וחזי שלח (עורכים), מי מפחד מריכרד ואגנר, כתר, ירושלים 1984, עמ' Sander Gilman, "Franz Kafka's Musical Diet", Journal לקריאה נוספת ראו Of Modern Jewish Studies, 4, 2005, pp. 295-296

.73 (עמ' 195-159), בתוך קפקא, לעיל הערה 69, עמ' In der Strafkolonie?.

עדיין על שעותיה הגדולות של המכונה. לאחר שהתקין את גזר דינו, "צדק תרדוף", והורה לקשור את גופו העירום למכונה, מתחילה המכונה בפעולתה, אולם עד מהרה היא מתפרקת בשאון גדול: חלקה העליון נעקר ממקומו, גלגליה חורגים מעל צירם ומתעופפים לכל עבר. עבודת המכונה משתבשת ובמקום לכתוב בגוף הקצין היא נועצת בו את מחטיה ללא כל היגיון. גופו מתגלגל אז במראה של פצע: גוף עירום, קרוע, זב דם ונטול מראה של ישועה. "מכונת הכתיבה" של קפקא אינה יוצרת תמונות יפות. אדרבא, היא כותבת בגוף סימנים שרירותיים, פתוחים, מדממים; היא אינה מציירת סמלים אלא דקירות, שריטות וחריטות; היא יוצרת סימנים קרועים, חורים ופצעים.<sup>74</sup> המכונה של קפקא כותבת את עיוותי העידן הטכנולוגי ומייצרת את ״הטקסט״ המודרניסטי: פרגמנטים, מונטאז׳ של הגוף ודיסוננס.

הפצע מסמן בעולמו של קפקא את הקרע ואת קווי התפר של הגוף והכתב. הגוף הפצוע נעשה לטקסט, והטקסט יורש את עיוותי התשוקה, את קרעי הזהות. האופן שבו קפקא מספר על הגוף הפצוע נעשה לפיכך לפרק פתיחה בספרות. לפי קריאה זו, המכונה המתוארת בסיפור "במושבת העונשין" מתעדת את תהליך הכתיבה בעולמו של קפקא. עדות נוספת על התגלגלות הגוף הפצוע בטקסט אנו מוצאים בסיפור ״רופא כפרי״, הנפתח כווידוי של רופא הנקרא בדחיפות בשעת לילה למשימה בכפר מרוחק, שם ממתין לו חולה אנוש. הדרך מכוסה בשלג וסוסו של הרופא מת בלילה שעבר. המשרתת, נערה בשם רוזה (=ורד), נשלחת להמציא לו סוס אך שבה מן הכפר הסמוך וידיה ריקות, ואז מופיע בדיר החזירים איש זר, עבד שפל קומה הזוחל על ארבע כדרך החיות. הוא רותם שני סוסים נהדרים לעגלתו של הרופא ומשלח אותם לדרכם. את שכרו הוא תובע מן הנערה ונושך בגסות בפניה. עכשיו, חושש הרופא, יכלה בה העבד את תשוקתו; הוא מדמה לשמוע כיצד עוקר העבד את דלתות הבית ובא אל הנערה, אך את דהרת הסוסים כבר אי אפשר לעצור. והנה, כהרף עין הוא מוצא עצמו בביתו של החולה. על מיטתו, מוקף בבני משפחה, מוטל נער רזה, ללא חוֹם, עיניו ריקות והוא מבקש למות. תחילה קובע הרופא כי הנער בריא. מחשבתו נודדת אל ביתו והוא מהרהר בגורלה של רוזה, שהופקרה בידי העבד הנורא. למראה האם הבוכה על מיטת בנה ולמראה אחותו, האוחזת בידה מגבת הספוגה בדמו, חוזר הרופא לבחון שוב את החולה ומגלה את הפצע בצד גופו:

כן, הנער חולה. בצדו הימני, באזור המותן, נפער פצע בגודל כף יד. ורד בגוונים רבים, כהה בעומקו, מתבהר בשוליים, כותרתו רכה, דם נאסף בו לסירוגין, פתוח כמכרה באור יום.<sup>75</sup>

- :על תכונה זו של המכונה בסיפור "במושבת העונשין" העירו כבר ז"ל דלז ופליקס גואטרי: המכונה של קפקא היא מכונת כתיבה מיוחדת המתמחה בהרכבה ובפירוק של משמעויות. כל ניסיון לגלות את סודה, לחשוף את כתבי הסתרים שלה או להעניק לה פרשנות אולטימטיבית יביא לפירוקה הגמור. את הקריאה הזאת אפשר להחיל לא רק על המכונה של מושבת העונשין אלא על מערכת הכתיבה של קפקא כולה, והשוו ז׳יל דלז ופליקס גואטרי, קפקא: לקראת ספרות מינורית, תרגום רפאל זגורי־אורלי ויורם רון, רסלינג, תל־אביב 2005, עמ' 34-33.
  - .204 עמ' אפרה, "Ein Landarzt", לעיל הערה 69, עמ' 204.

ובכן, הנער חולה. בצד גופו נפתח פצע ופורח כוורד – כשמה של הנערה הנרדפת, כזכור, בביתו של הרופא על ידי העבד הנורא. כך משתקף דיוקנה של הנערה בגופו של הנער החולה. בפרח התשוקה הפורח בגופו של הנער מתפתלות תולעים אדמומיות, מוכתמות בדמו של הנער. הפצע הדוחה, הכעור, הוא פצע מוות, וממנו, סבור כעת הרופא, הנער לא יחלים עוד. בפצע הזה טמון גם רמז על זהותו של הגוף הקדוש, גופו של ישו: "הפצע בצדו הימני, באזור המותן", הנפער בגופו של הנער, כמוהו כחתך שעשה החייל הרומי בגופו של הצלוב. כך נכנס הנער החולה אל תחומם של סמלי הקדושה.<sup>76</sup>

לכאורה, הרפואה באה לרשת את מקומה של הישועה הדתית בעידן החילוּן, אך במקום בו קצרה ידה של הדת, גם הרפואה לא תוכל להושיע. בני המשפחה עטים כעת על הרופא, מפשיטים ממנו את בגדיו ומשכיבים אותו במיטת החולה. עכשיו, כשהוא שוכב לצד הנער במיטה, מנסה הרופא לשכנע אותו כי הפצע עמו בא אל העולם אינו מסוכן וכי רבים היו משתוקקים להעניק לעצמם פצע שכזה. הודות להצהרה זו נחלץ הרופא ממיטת החולה, נמלט מחוג המשפחה ומזנק אל המרכבה. אולם כל זאת לשווא. המרכבה אינה דוהרת עוד אלא מקרטעת בנסיעה איטית שאין לה קץ. את "קפיצת הדרך" שהעבירה אותו כהרף עין מביתו אל חדרו של החולה מחליף כעת מסע ב"דיאלקטיקה במצב דומם". "<sup>77</sup> בנסיעותיו של הרופא הכפרי, שבהן מתבטל ממד הזמן (נדחס ל"אַין" או נפרש ל"נצח"), הסימן העוקב קורס אל תוך המרחב. ההבדל המייסד את פואטיקת הגוף אצל לסינג נעלם אפוא אצל קפקא.

גופו של הנער ב״רופא כפרי״ הוא גוף תשוקה שנפער ומציץ מבעד לפצע. בהקשר זה עלינו לשים לב להופעתו של מוטיב טרגי בסיפור: מוטיב עקירת העיניים. הנער המוכיח את הרופא על שאינו מביא לו רפואה, אומר: ״מוטב היה שאנקר את עיניך״.

76. על המרחב התיאולוגי של הפצע מורה הרופא עצמו בהערתו על "האמונה הישנה" שכבר אבדה לבני זמנו. זה הזמן שבו "הכומר יושב בביתו וקורע לגזרים את מחלפותיו" (שם, עמ' 205).

ולטר בנימין מפתח את המושג ״דיאלקטיקה במצב דומם״, בין השאר במסגרת הדיון בפונקציה הדרמטורגית של המחווה בתיאטרון האפי של ברטולד ברכט. מושג זה מורה על מצבי מנוחה, עצירה, השהיה או קטיעה של סדר הדברים, המניבים ראייה דיאלקטית של העולם, כלומר הכרה בקונפליקטים ובמצבי הדיכוי. גם גיבורו של קפקא נכלא בתנועה איטית להפליא השואפת לעצירה אך מתמידה לאין קץ, ולפיכך היא עומדת בניגוד לעקרון התנועה או ההתקדמות. מסע זה יוצר, בדומה למחווה האפית, אפקט של הזרה. בנימיז, בעקבות ברכט, מייחס לסיטואציה זו משמעות פוליטית מרחיקת לכת: ״דיאלקטיקה במצב דומם״ היא השהיה של סדר הדברים, שמתוכה נפתחת פרספקטיבה מהפכנית לראיית המבנה הדכאני של ההוויה. לקריאה הדרמטורגית של המחווה אצל קפקא מוסיף בנימין במסתו על קפקא אופק תיאולוגי (המושפע כנראה מפרנץ רוזנצוויג והערותיו על המחווה בספרו כוכב הגאולה) – המחווה שקוטעת את סדר הדברים היא "משיחית", שכן היא יוצרת אפשרות אימננטית לתיקון עולם Walter Benjamin, "Was ist das epische Theater? (I)", Versuche über "כאן ועכשיו". וראו Brecht. Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1981, p. 19; Walter Benjamin, "Franz Kafka: Zur Wiederkehr seines Todestages", Benjamin über Kafka, Texte, Briefzeugnisse, Aufzeichnungen, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main 1981, pp. 9-38

הערה זו משיבה אותנו אל עולמו של אדיפוס, שהטרגדיה גזרה עליו עקירת עיניים ועיוורון בשל הראייה הנוראה שראה בה את מוצאו. הפרשנות האנליטית מרחיקה לכת ומייחסת לעקירת העיניים משמעות אלגורית. הפחד מפני עקירת העיניים, מורא העיוורון, הם, בקריאה זו, משל נוסף לתסביך הסירוס. את סיפורו של הנער החולה בסיפור "רופא כפרי" אפשר היה כמובן למקם גם בהקשר זה: כסצנה בפרוזה פסיכואנליטית על חיי משפחה. אולם העובדה כי במקרה זה הרופא עצמו, המטפל, מוטל חסר ישע אל המיטה ומושכב לצד הפציינט, מעלה את האפשרות המרתקת באמת, לפיה סיפור זה מתאר מעין טקס אשכבה לפסיכואנליזה המסורתית.

ננסה לעמוד על אפשרויותיה של קריאה זו ב״רופא כפרי״. הפצע הפורח בגופו של הנער מעיד על העומק הפתולוגי של שיח האהבה. את מיטתו של הנער פוקד רופא הרואה בפצע את מה שמתרחש בביתו־שלו: גוף התשוקה הכופה עצמו על הנערה. כך מתברר טבע מסעו של הרופא הכפרי: אין מדובר כאן בפגישה מקרית עם פציינט אלא בהתבוננות פנימה אל תוך נפתולי שיח המיניות. המסע של הרופא הוא מעין "קפיצה" אל חיי הילדות, נסיעה הנענית לתחביר של "כפיית החזרה", כלומר להשהיה של עקרון העונג ולהשלכה אל מרחב זיכרונות הילדות, שם נחשפים התרחישים הראשונים של חיי האהבה. בשדה של זיכרונות ילדות, בחוג המשפחה, סביב המיטה, במרחב של היחסים האדיפליים, ממקם הרופא את שאלת התשוקה השוררת בביתו־שלו ומנתח את דיוקנה ואת עיוותיה.

אך את סיפורו של קפקא אין לקרוא כהזיה פסיכואנליטית בלבד, כפרוזה הנענית למיתוס הפסיכואנליטי על שיח התשוקה, אלא גם כהערה אירונית על ״פסיכולוגיית  $^{78}$ . המעמקים" ועל גורל שליחיה, המסתבכים בשבילי היער של התיאוריה

פצעו של הנער ב״רופא כפרי״ פתוח לקריאה סימבולית: אפשר לראות בו סמל תיאולוגי (הגוף הקדוש) ואפשר לראות בו סמל פסיכואנליטי (גוף הסירוס). אולם הפצע, כאמור, אינו סמל סתם. הפצע הוא סמל שנפתח. הפצע הוא המקום הפתוח, החתך של הסמל; הופעתו חושפת את התוכן הסמוי של הסמל ומוציאה לאור את צדו המכוסה. הפצע הוא האופן שבו הגוף חוזר ומציץ מתוך הסמל, ובמובן זה יש להבין את מקומו של הגוף הפצוע בתהליך הייצוג: הפצע הוא הפתיחה של הבלתי־ניתן־לייצוג, חשיפת המסה החבויה של הסימן. כך, כפצע, נכתב גוף בעולמו של קפקא.

לכאורה נענה קפקא ל"מודל היווני" של ייצוג הגוף, יצירתו נענית כביכול לפרדיגמת החשיפה שאאורבך מזהה בסצנה ההומרית על אודות הצלקת של אודיסאוס. ואולם, כיצד מופיע הגוף בסיפוריו של קפקא? קפקא חושף את הגוף כדבר שאינו־ניתן־

78. קריאה המפענחת בסיפורו של הרופא הכפרי מעין דין וחשבון פארודי על הפסיכואנליזה Eric Marson and Keith Leopold, "Kafka, Freud שלה ראו אצל שלה ראו אמחקר/טיפול שלה המחקר/טיפול and 'Ein Landarzt'", The German Quarterly, 37:2, 1964, pp. 146-160. תתרום גם קריאתם של דלז וגואטרי, המגלים בסיפוריו של קפקא מכאניזם של תשוקה אנטי־ אדיפליות המשתמעת בהפרזות, בהכפלות, בהיפוכים ובהחצנות של הזיקות האדיפליות. והשוו דלז וגואטרי, לעיל הערה 74, עמ' 36-41.

לחשיפה, הוא מראה את הגוף כפרספקטיבה פצועה ומעוותת של סדר הדברים. הגוף נפער כחידה, כ״אין של ההתגלות״.<sup>79</sup> בדומה לסיפור המקראי, גם גיבוריו של קפקא נעטפים בשתיקות, ב״אלם עברי״. <sup>80</sup> ומתגלגלים ב״חוסר צורה״. הסיפור ״רופא כפרי״ כתוב כפצע. הרי לא רק חומריו, גם צורתו פצועה. הטקסט מפוצל בין שני נרטיבים: הראשון מתרחש בבית הרופא, השני בביתו של הנער החולה. שני חלקי הסיפור נפגשים ונכרכים במילה מדממת אחת – ורד (פרח/פצע). ״רופא כפרי״ כתוב אפוא כפרגמנט, כטקסט השבור לשני חלקים שאינם ניתנים לגישור או לאיחוי אלא מבעד למילה הפצועה. הפצע הוא הקרע וקו התפר של הטקסט.

את "רופא כפרי" סיים קפקא כמה חודשים לפני שפרצה מחלתו־שלו. בתחילת ספטמבר 1917, כאשר אישרו הרופאים כי שחפת פשתה בריאותיו, חזר קפקא וקשר את הסיפור עם תולדות מחלתו. במכתב למקס ברוד כתב קפקא כי אין בפיו תלונה על מה שהעניק לו הגורל, והרי "אני עצמי יכול הייתי לנבא את גורלי. היזכר נא בפצע המדמם

- 279. במכתב לוולטר בנימין, שנסב על ספרותו של קפקא, מבחין גרשם שלום בין המשמעות (שאבדה) של ניסיון ההתגלות ובין התוקף שלו (שנשמר). "האין של ההתגלות" (Offenbarung (Offenbarung) הוא ההכרה בתוקף של חוויית ההתגלות, שאיבדה את מובנה. זה המקום, כותב שלום, שבו ההתגלות מצמצמת עצמה לנקודה אפסית אך עדיין איננה נעלמת או מתבטלת. מה שנשמר הוא "האין" שלה. ומהי המשמעות הדתית של "האין של ההתגלות" ביצירתו של קפקא? זוהי, חותם שלום, החידה הגדולה שעדיין עומדת לפנינו. לפי פרשנות זו יורש קפקא את הצורה התיאולוגית שהתרוקנה מתוכנה בהוויה היהודית המודרנית. מפרשנות זו עשויה להשתמע קריאה פנומנולוגית של היעדר, ריק ומצבי אין, וראו Benjamin über במסתו של שלום, אך במסתו על קפקא ניכרת סטרוקטורה דומה של אבדה: לדידו, ספרותו של קפקא דומה לאגדה שאיבדה את ההלכה, קרי, את שיח החוק במשמעותו ביהדות. מכאן, כותב בנימין לשלום, כי קפקא מלמד רק "שמועות" על אודות המסורת, וראו Scholem, 12.6.1938 שם. עמ' 78.
- 80. אין הכוונה כלל לטעון כי גיבוריו של קפקא מדברים "עברית" או שפה יהודית אחרת (יידיש, או דיאלקט יהודי־גרמני). קפקא כתב גרמנית גבוהה, אולם השתיקות של גיבוריו, רגעי האלם, האנחות, הציוצים והקולות המוזרים, כגון אותה "שריקה" מסתורית של הזמרת יוזפינה, כמו נענים לאתגר של שיח יהודי־גרמני המודע לזהותו התרבותית ולירושותיו התיאולוגיות והספרותיות. קפקא הרבה להרהר על הזהות הלשונית והתרבותית של יצירתו ולגלות בה את סימני מוצאו, והשוו, לדוגמא, את מכתבו מיוני 1921 למקס ברוד, העוסק בשאלת הספרות והלשון היהודית־גרמנית, בתוך קפקא, לעיל הערה 65, עמ' 338-335. על הדומות בין סיפוריו של קפקא ובין ספרות המקרא עמדו למשל גרשם שלום ופרנץ רוזנצוויג. על הדומות בי סיפוריו של קפקא ספקולטיביות להפליא. "האנשים שכתבו את התנ"ך", טען רוזנצוויג, "חשבו כנראה על אלוהים כפי שקפקא חשב עליו: לא קראתי מימי ספר שהזכיר לי את התנ"ך כמו הרומן הטירה". בעיניי, קפקא יורש את המבנה הפתוח הנעדר פואנטה של Franz Rosenzweig, Briefe und Tagebücher (I), Der Mensch und sein Werk, Gesammelte Schriften (I), Martinus Nijhoff, Haag 1976, p. 1151

ב׳רופא כפרי״. 81 כך שב קפקא ״לפרש״ את עבודתו כאילו טמונה בה בשורה, או נבואה רעה, באשר לעתידו. בסיפור הפצע הנפרש ב״רופא כפרי״ רואה קפקא מעין עדות מוקדמת למחלה הצפויה להשתלט על גופו ולדימום מן הריאות, שאכן יביאו את הקץ על הסכם האירוסין עם פליצה. את מחלת השחפת שלו הוא מכנה "פצע הריאות", $^{82}$  את ריאותיו החולות, המדממות, הוא משווה ביומנו לפצע שאת צורתו ואת עומקו אי אפשר להפריד משיח האהבה, שכן, ה"דלקת" של פצע זה הנפער בגופו, כותב קפקא, היא פליצה, ארוסתו.<sup>83</sup>

גופו של הסופר כמוהו כפצע, כגוף מדמם. את הדימום מן הריאות ראה קפקא לא רק כמנת חלקו של הגוף. הדם אינו רק סימפטום של השחפת אלא גם עדות לכישלון הרוחני המוחלט שלו־עצמו. באחד ממכתביו הראשונים לאהובתו מילנה יסנסקה יאבחן קפקא את מחלת הריאות שלו כסימפטום של ״המחלה הרוחנית״ שעמה בא כביכול לעולם. 84 פרשנות אחת כבר ייחסה ל"פצע הריאות" של קפקא את עומק הפיצול שבין תודעה להוויה,<sup>85</sup> כלומר את עצם הקרע מן החיים שגוזרת לידת התודעה או הרפלקסיה , העצמית של הסובייקט. הפצע הוא סימן הנידוי, סימן לגירוש האדם מגן עדן. ואמנם, בחודשים שלאחר פרוץ מחלתו, אותם העביר באחוזה הקטנה של אחותו אוטלה, שם עסק בעבודות חקלאות וגננות, התמסר קפקא לכתיבת פרגמנטים, ובעיקר אפוריזמים או מיתוסים זעירים, שבהם חזר להרהר בסיפור גן עדן ולשכתבו. עובדה זו מגלה פעם נוספת את הקשר העקרוני שבין הפצע ובין הטקסט, שכן, מה שמהווה הפצע בתחומו של הגוף מהווה הפרגמנט בתחומו של הטקסט: חתך, שבר, חוסר שלמות. הפצע והפרגמנט הם מרקמים של קרע, הם מסמנים פיצול ומגלמים כאב וגעגוע – התשוקה לשלמות שאבדה.

על מקומו של הפצע בעולם הכתיבה של קפקא יעידו לבסוף גם קצת מתיאורי החלומות שלו, כפי שכתב וערך אותם ביומנים. תיאורי החלומות הללו מתגלגלים לפעמים בניסויי־כתיבה ומעמידים סיפור קצר, כגון זה המתועד ברשימת יומן מראשית אוקטובר 1911. בחלום משוטט קפקא בחברתו של מקס ברוד ברחובות פראג. הם עוברים בין דירות וחדרי מיטות ומגיעים לבסוף אל דירה הנראית כבית זונות. קפקא וברוד מבלים שם בחברתן של שתי נשים. "הנאתי מן הביקור", מספר קפקא על החלום, "הייתה כה גדולה עד שנתמלאתי פליאה שאין דורשים תשלום עבור בילוי זה, היפה מכול". אולם אז מתרוממת הזונה ממשכבה ומפנה אליו את גבה, אשר ״היה מכוסה לאימתי עיגולים דמויי חותמות אדומות בעלי שוליים חיוורים, וביניהם היו מפוזרים כתמים אדומים. כעת הבחנתי שכל גופה היה מכוסה בכתמים אלה וכי האגודל שלי מונח היה בכתם שכזה על

<sup>.81</sup> קפקא, 5.9.1917, לעיל הערה 65, עמ' 160.

שם, ספטמבר 1917, עמ' 161.

Franz Kafka, Tagebücher (III), Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt am Main, .83 1994, 15.9.1917, p. 161

Franz Kafka, Briefe an Milena, 31.5.1920, Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt .84 am Main 1995, p. 29

Ritchie Robertson, Kafka: Judentum, Gesellschaft, Literatur, J.B. Metzler, .85 Stuttgart 1988, pp. 244-283

ירכה, ועל אצבעותי נחו חלקיקים אדומים כמו מחותמת מפוררת". כך מתגלגל הבילוי "היפה מכול" במופע אימים ו"ההנאה הגדולה" מסתיימת במחזה דוחה, מעורר גועל, של פצע.  $^{87}$ 

הכתמים על גב הזונה מעידים על זיהום שפשט במרחב של עקרון העונג. גוף התשוקה המתערטל בחלום אינו גוף בריא. ואולם, בפצע המכסה את גוף התשוקה מתגלה דבר נוסף המצביע על הטקסט, על עולם הכתיבה, שאליו מועתקים העיוותים בעולמו של קפקא. על זיקה זו רומזות תחילה הלחיצות שלוחץ המספר על ירכיה של הזונה ״בקביעות״, כאילו היה גופה מכונת כתיבה שבה הוא כותב. הכתמים דמויי החותמות האדומות הפושים בגופה עשויים, מצדם, להצביע על עולמם של מכתבים ומסמכים הנחתמים בשעווה, המתפוררת לבסוף בין אצבעותיו של המספר. הפצע, לפי קריאה זו, מופיע בחלום על גבו של גוף ארוטי המתגלגל בדימוי של מכתב חתום. על מורכבות זו, על הדיאלקטיקה של התשוקה המתגוררת בגופו, יעיד קפקא תשע שנים אחר כך במכתב אחר למילנה, שבו ינסה לבאר לה את המתח בין תשוקה לבין הפחד המושל בו וכופה עליו היסוסים וספקות כה עמוקים באשר לפגישתם הקרובה: ״אני זוכר את אותו הלילה״, כותב קפקא למילנה ומספר על התנסותו הראשונה עם נערה, זבנית צעירה ששימשה בחנות שתחת בית הוריו בפראג.<sup>88</sup> הנערה לקחה אותו לבית מלון ושם בילו לילה שלם. ״הכול היה [...] מסעיר, מעורר ומבחיל״; בעצם, מוסיף קפקא, ״הייתי מאושר, ואושר זה מקורו בכך שמצאתי סוף־סוף מרגוע מן הגוף". אך את ההנאה במחיצת הנערה קפקא אינו יכול להפריד בזיכרונותיו מן הזוהמה והגועל. זה גופי, כותב קפקא למילנה, "המשתוקק לפתע, לאחר שנים ארוכות של שקט, אחר איזה דבר גועלי קטן [...] איזשהו דבר מבחיל, מכאיב ומזוהם קלות". "ביצר זה", הוא כותב, "יש משהו מן היהודי הנצחי, הנע ונד ללא תכלית בעולם המזוהם".<sup>89</sup> כך הופך "היהודי הנצחי", אותה דמות מיתית של נוסע מנודה, מהגר חסר מנוחה הנושא על גבו את קללת הנדודים הנוצרית, לדיוקן התשוקה של קפקא המשתרעת במרחבים של זוהמה ונידוי. גורל זה מוטבע לבסוף גם בגופו של הרופא הכפרי המושלך למסע אין קץ ללא כותונת לגופו. עולמו הספרותי של קפקא, בדומה לחיבורו של אאורבך, מגלם תודעה דה־טריטוריאלית. זוהי ההכרה בזהות האמביוולנטית של ״המקום״, תודעת נידוי הנעשית לסימן, לפצע, בספרות היהודית־ גרמנית.

הפצע מסמן הבדל וקו תפר המשתרע בעולמו של קפקא בין הגוף לסמל, בין התשוקה לכתב, בין המוכר למאוים, בין האנושי לחייתי, בין טבע לתרבות. פרשנות נוספת לפערים אלה אנו מוצאים בסיפור "דין וחשבון לאקדמיה". הדובר בסיפור הוא קוף לשעבר המכונה "פטר האדום". "שמו הנורא" של הדובר קשור בסיפור על פצע: פגיעה

<sup>.86</sup> קפקא, Tagebücher (I), לעיל הערה 83, 10.1911, עמ' 86.

<sup>.87</sup> על פואטיקת הגועל של קפקא, הקשורה בפרוזה על אודות גופים פצועים, השוו מנינגהאוס, לעיל הערה 27, עמ' 471-427.

<sup>.88</sup> קפקא, לעיל הערה 84, 9.8.1920, עמ' 199-196.

<sup>.198</sup> שם, עמ' 198.

של קליע שירו בו ציידים ברובה ציד הותירה על לחיו צלקת אדומה, וממנה בא לו שמו. הצלקת כמוה כמסמן של "סירוס": היא מסמנת את המעבר ממצב הטבע אל מצב התרבות, את כניסתו של הסובייקט אל התהליך הציוויליזטורי, את כניסתו אל השפה, אל תחומו של החוק. אולם הדובר נושא בגופו מום נוסף: פצע קשה מתחת למותן שנגרם על ידי קליע שני והותיר אותו צולע. הקוף איבד אפוא את כושר התנועה הטבעי שלו, כאילו הכניסה אל מצב התרבות דורשת את הקרבת הגוף האתלטי. יש קוראים הרואים בפצע שבמותן את ירושתה של הפציעה המקראית – הנקע בכף ירכו של יעקב שנאבק במלאך האל. כזכור, פציעה זו העניקה ליעקב את שמו הקדוש, ״ישראל״: ״לא יעקב יאמר עוד שמך כי אם ישראל כי שרית עם אלהים ועם אנשים ותוכל" (בראשית לב כט). אפשר כי גם בגוף ההיברידי המצולק של פטר האדום טמן קפקא רמז כלשהו על גוף פצוע הנעשה לסמל ומוטבע בשם.<sup>90</sup>

הכתיבה בעולמו של קפקא נותנת סימנים בגוף. הכתיבה פוצעת. על כך מעידים רשימות היומן, מכתבי האהבה, עבודות הפרוזה המוקדמות וכמה מסיפוריו. הפצע הוא רישום של עיוותים המתרחשים בתחום התשוקה, ואת העיוותים האלה מעתיק קפקא אל עולם הכתב ומתרגם אותם לפרגמנטים ספרותיים. כך באים לעולם הגופים העקומים, הדיוקנאות המעונים וטקסי הכאב של גיבוריו. לא לחינם שב קפקא להשוות את הכתיבה עם הפצע: ״הכתיבה״, הוא מסביר באחד ממכתביו לפליצה, ״פירושה להיפתח ללא שיעור", <sup>91</sup> ובמכתב למילנה הוא משווה את הסיפור "גזר דין" לפצע הראשון שהופיע לאחר לילה ארוך.<sup>92</sup> כך מעיד הגוף הפצוע על צורות ההסתכלות הספרותיות של קפקא: הפצע, ועל הפצע, הסמל של הפגום. חוסר השלמות הוא הערך הסמלי של הפצע, ועל דרך זו הוא נעשה לפרספקטיבה של הספרות.

#### הערת סיום

מאמר זה דן באופן שבו הגוף הפצוע מופיע, מוטבע ונבלע במערכות כתיבה ספרותיות. הניסיון לייצג את הגוף הפצוע, לספר על אודותיו, פורע בשפה (הצעקה של פילוקטטס), קוטע את הנרטיב (הדיגרסיה בתיאור הצלקת של אודיסאוס), מפצל את הטקסט (סיפורו של הפצע ב״רופא כפרי״) ומביא את השיח הספרותי לשתיקה, למצב דומם (האלם המקראי האופף את עקדת יצחק, שתיקותיו של גרגור סמסא). ה״דוגמאות״ שהבאנו מצביעות על הדרכים השונות שבהן הגוף הפצוע מאתגר את שאלת הייצוג ומערער את הלכידות והשלמות של הסימן והנרטיב. הצעקה והשתיקה, ״הקול היווני״ ו״האלם העברי״, הגילוי והכיסוי של הגוף בשפה, הם, למדנו אצל אאורבך, אסטרטגיות

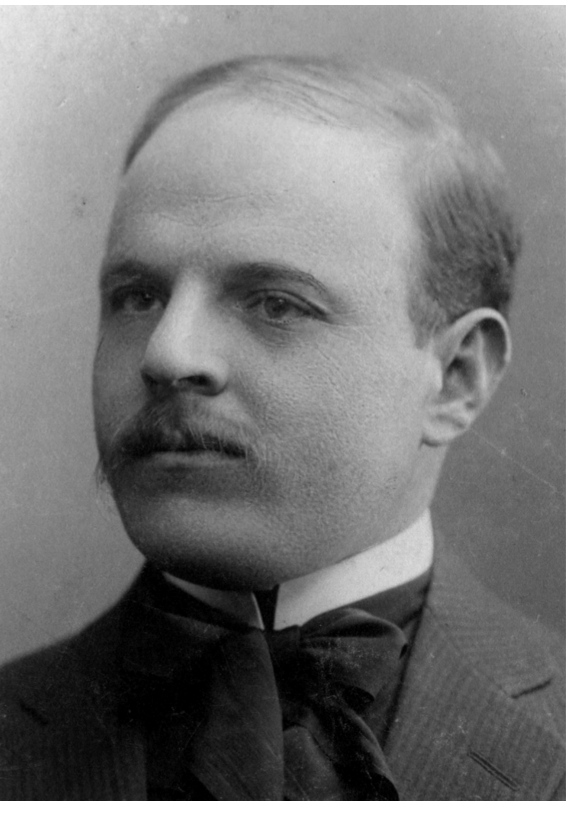
Robert Kauf, "Once Again: Kafka's 'A Report to an Academy", Modern .90 Language Quarterly, 15, 1954, pp. 359-365

<sup>.91</sup> קפקא, לעיל הערה 63, 14-15.1.1913 עמ' 250.

<sup>.92</sup> הנ"ל, לעיל הערה 84, 28.8.1920, עמ' 235

שונות אך משלימות של ייצוג ספרותי. לסינג, אאורבך וקפקא מראים כיצד הפואטיקה של הגוף הפצוע – השאלה בדבר ייצוג הגוף בספרות – מתגלגלת בשאלה מטא־ספרותית. השאלה על הגוף הפצוע הופכת לשאלה על אפשרויות השיח הספרותי. סביב שאלת הגוף נבנים מודלים של סימון רציונליסטי (לסינג), ייצוג ריאליסטי (אאורבך) ונרטולוגיה מודרניסטית (קפקא). המקרה של קפקא קירב אותנו אל מורכבות נוספת, ראשונית יותר מקודמתה, לפיה הפצע הוא הדרך שבה הסדר הסימבולי רואה את הגוף. הפצע הוא האופן שבו הגוף במובנו הראשוני, העירום, החף מכל כסות ולשון, שב ומגיח ומופיע על סף השפה, על מפתן הדלת. כך נכנס הגוף אל מרחב הייצוג, פורץ אל תחומו של הסמל, כמו גרגור סמסא, מופיע כפצע.

את הדיון בשאלת הגוף הפצוע מיקמנו כאן בהיסטוריה "גרמניסטית" קטנה שראשיתה בנאורות (לסינג) והמשכה ואחריתה במודרניזם (אאורבך, קפקא). מובן שאין בכוחן של ה"דוגמאות" שהבאנו להחזיק בתזה בעלת משקל היסטורי־ספרותי כלשהו. מסקירה זו השמטנו ממילא דיונים ביצירותיהם של היינריך פון קלייסט, א.ת.א הופמן, גיאורג ביכנר, ריכרד ואגנר ותומס מאן, המציגים זוויות ראייה אחרות על אודות הפואטיקה של הגוף הפצוע. אפילו חידת הכתיבה של קפקא לא זכתה כאן אלא למבט קצר, "מבוהל", שאינו ממצה אלא מעט ממורכבותה. גם השאלה על תודעת הנידוי או "הפצע היהודי־גרמני" והשתמעויותיו בשיח הספרותי אצל אאורבך וקפקא זכתה כאן לקריאה חלקית בלבד. ובכל זאת, אפשר שדיונים אלה, קצרים וחלקיים לפי טבעם, מציעים דבר־מה למחשבה על שאלת הגוף והספרות.



חיים נחמן ביאליק (באדיבות בית ביאליק).